JURNAL AL-HIKMAH: THE JOURNAL OF ISLAMIC DA'WAH
(e-ISSN: 2462-1242) VOL 1, ISSUE 2, 12-24
Doi: 10.17576/alhikmah.2025.172/577

s Universi
Kesanasaan
W M
* o a s

ASNAF’S PERCEPTION OF THE IMPLEMENTATION OF THE FOOD BANK PROGRAM BY

LEMBAGA ZAKAT NEGERI KEDAH

Ainul Syakirah Mohamad Hamidi & Abdulrahman Alosman!
1Corresponding author: abdulrahman@iium.edu.my

ABSTRACT: The increasing prevalence of global mental health issues demands a holistic
approach that encompasses both psychological and spiritual dimensions. Modern psychology
introduces the concept of self-healing as a self-directed recovery process grounded in cognitive
awareness and emotional regulation. In contrast, Islam -through the concept of tazkiyah al-nafs
articulated by al-Imam al-Ghazali in Ihya’ ‘Uliim al-Din- emphasises purification of the soul based
on reliance upon Allah SWT and the strengthening of spiritual practices. This study aims to
compare both paradigms to understand the philosophical foundations, objectives, and sources of
healing that shape human well-being. This qualitative study employs document analysis of
classical Islamic texts and modern psychological literature. A thematic approach is used to identify
the main constructs, healing mechanisms, and epistemological foundations within both
frameworks. The analysis reveals that both approaches emphasise inner well-being and emotional
balance but differ in epistemological orientation. Self-healing is based on self-autonomy, cognitive
training, and emotional management techniques such as T.H.LN.K, P.L-E.A.S.E, and A.B.C,, whereas
al-Ghazali’s tazkiyah al-nafs focuses on mujahadah al-nafs, riyadah al-nafs, prayer, remembrance
(dhikr), repentance (taubah), and qiyam al-layl as mechanisms for spiritual purification. In
conclusion, self-healing strengthens psychological resilience through self-empowerment, while
tazkiyah al-nafs establishes spiritual well-being through divine consciousness. The integration of
both approaches offers a comprehensive psychospiritual well-being model that balances human
effort with reliance on the Divine. This study is limited to conceptual analysis; future empirical
research is recommended to assess the effectiveness of this integrative model within Islamic
educational and therapeutic contexts.

ARTICLE HISTORY

Received:
Oct 11, 2025

Accepted:
Nov 30, 2025

Published:
Dec 30, 2025

KEYWORDS
Self-healing,
tazkiyah al-nafs, al-
Ghazali,
contemporary
psychology,
psychospiritual
well-being

KONSEP ‘SELF-HEALING’: PERBANDINGAN INTEGRASI ANTARA AL-IMAM AL-GHAZALI

DENGAN PSIKOLOGI KONTEMPORARI

ABSTRAK: Peningkatan isu kesihatan mental global menuntut pendekatan holistik yang
merangkumi dimensi psikologi dan spiritual. Psikologi moden memperkenalkan konsep self-
healing sebagai proses pemulihan kendiri berasaskan kesedaran kognitif dan kawalan emosi.
Sebaliknya, Islam melalui gagasan tazkiyah al-nafs oleh al-Imam al-Ghazali dalam Ihya’ ‘Uliim al-
Din menekankan penyucian jiwa berasaskan pergantungan kepada Allah SWT dan pengukuhan
amalan rohani. Kajian ini bertujuan membandingkan kedua-dua paradigma bagi memahami asas
falsafah, matlamat dan sumber penyembuhan yang membentuk kesejahteraan insan. Kajian ini
bersifat kualitatif menggunakan analisis dokumen terhadap teks klasik Islam dan sumber
psikologi moden. Pendekatan analisis tema digunakan untuk mengenal pasti konstruk utama,
mekanisme penyembuhan dan asas epistemologi dalam kedua-dua kerangka. Analisis
menunjukkan bahawa kedua-dua pendekatan menekankan Kkesejahteraan dalaman dan
keseimbangan emosi, namun berbeza dari segi orientasi epistemologi. Self-healing berteraskan
autonomi kendiri, latihan kognitif dan teknik pengurusan emosi seperti T.H.L.N.K, P.L-E.A.S.E dan
A.B.C, manakala tazkiyah al-nafs al-Ghazali menekankan mujahadah al-nafs, riyadah al-nafs,
solat, zikir, taubat dan giyam al-layl sebagai mekanisme pemurnian hati. Kesimpulannya, self-
healing memperkukuh daya tahan psikologi melalui keupayaan kendiri, manakala tazkiyah al-
nafs menegakkan kesejahteraan spiritual berasaskan kesedaran ketuhanan. Integrasi kedua-dua
pendekatan menawarkan model kesejahteraan psikospiritual yang menyeluruh, mengimbangi
usaha manusia dengan pergantungan kepada Ilahi. Kajian ini terhad kepada analisis konseptual;
penyelidikan empirikal masa depan disaran menilai keberkesanan model integratif ini dalam
konteks pendidikan dan terapi Islam.

KATA KUNCI:
Self-healing,
tazkiyah al-nafs, al-
Ghazali, psikologi
kontemporari,
kesejahteraan
psikospiritual.

To cite:
Mohamad Hamidi,
A. 1, & Alosman, A.

R. (2025). The
Concept of “Self-
Healing”: A
Comparative
Integration
between al-Imam
al-Ghazal1 and
Contemporary

Psychology. Jurnal
Al-Hikmah, 17(2),
12-24. Doi:
10.17576/alhikma
h.2025.172/582

This work is licensed under Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License


mailto:abdulrahman@iium.edu.my

Jurnal al-Hikmah, 17(2): 12-24

PENDAHULUAN

Dalam dekad mutakhir, isu kesihatan mental telah menjadi agenda global yang semakin mendesak
dan mendapat perhatian serius daripada pelbagai pihak. Kesedaran terhadap kesejahteraan psikologi
kini dilihat sebagai komponen penting dalam pembangunan insan yang seimbang, bukan sekadar
aspek perubatan atau klinikal semata-mata. Menurut Rajab dan Sa’ari (2017), seperti yang dipetik
dalam Zulkipli et al. (2023), pelbagai tinjauan menunjukkan peningkatan ketara dalam masalah
kemurungan, kebimbangan, tekanan dan gangguan psikosis dalam kalangan masyarakat moden. Data
Tinjauan Kesihatan dan Morbiditi Kebangsaan (NHMS, 2022) juga memperlihatkan peningkatan
berterusan kadar kemurungan remaja di Malaysia, daripada 17.7% pada tahun 2012 kepada 18.3%
pada tahun 2017, dan melonjak kepada 26.9% pada tahun 2022. Angka ini menggambarkan
keperluan mendesak untuk memahami kesejahteraan mental secara menyeluruh merangkumi
dimensi emosi, kognitif dan spiritual.

Dalam Islam, proses pemulihan jiwa dan kesejahteraan dalaman telah lama dibahaskan
melalui konsep tazkiyah al-nafs iaitu penyucian diri yang berasaskan tauhid dan hubungan rohani
dengan Allah SWT. Sebaliknya, dalam psikologi moden, konsep pemulihan kendiri atau self-healing
muncul sebagai pendekatan terapeutik yang menekankan autonomi individu, kekuatan dalaman
serta keupayaan kognitif dan emosi sebagai sumber penyembuhan (Latifi et al. 2020; Diana, 2020).
Kedua-dua konsep ini iaitu tazkiyah al-nafs dan self-healing, kelihatan mempunyai tujuan yang sama
iaitu mencapai kesejahteraan dalaman, namun berbeza dari segi asas epistemologi, falsafah dan
sumber kekuatan yang menjadi terasnya. Walaupun pelbagai kajian psikologi kontemporari
berkaitan latihan kawalan emosi dan pengurusan trauma (Md Zin et al, 2023) dan kekuatan dalaman,
latihan refleksi kendiri (Loyd & Johnson dalam Annisah, 2022; Diana, 2020), kebanyakan
perbincangan masih tertumpu pada keberkesanan teknik tanpa meneliti falsafah yang mendasarinya.
Kekurangan kajian yang menghubungkan konsep self-healing dengan perspektif kerohanian Islam
menimbulkan risiko pencampuradukkan dua kerangka berbeza tanpa memahami asas
epistemologinya.

Sehubungan itu, kajian ini bertujuan untuk: (i) menghuraikan konsep self-healing dalam
psikologi kontemporari yang berasaskan kekuatan dalaman dan autonomi individu; (ii) meneliti
konsep tazkiyah al-nafs menurut al-Imam al-Ghazali sebagai proses penyucian hati dan pembangunan
spiritual berasaskan tauhid; dan (iii) menganalisis titik temu serta perbezaan asas antara kedua-dua
pendekatan tersebut. Perbandingan ini penting bagi mengelakkan konsep sinkretisme yang boleh
mengaburkan sempadan antara kebergantungan kepada Allah SWT dengan kebergantungan kepada
diri sendiri. Kajian ini diharap dapat menyumbang kepada pemahaman yang lebih seimbang dan
holistik mengenai interaksi antara psikologi moden dan spiritual Islam. Melalui analisis perbandingan
ini, konsep self-healing dapat ditafsir semula dalam kerangka tazkiyah al-nafs, sekaligus
memperkukuh asas pembangunan psikospiritual Islam yang berpaksikan pergantungan kepada Allah
sebagai sumber ketenangan dan penyembuhan hakiki.

DEFINISI SELF-HEALING

Konsep self-healing dalam psikologi moden merujuk kepada proses pemulihan kendiri yang berpunca
daripada potensi dalaman individu tanpa kebergantungan kepada faktor luaran. Menurut Latifi et al.
(2020) dan Mutohharoh (2022), konsep ini secara formal diperkenalkan oleh Loyd dan Johnson
sebagai pendekatan pemulihan psikologi yang memberi tumpuan kepada keseimbangan emosi dan
penyembuhan trauma melalui kesedaran diri (self-awareness), refleksi dalaman dan penerimaan
pengalaman hidup. Akar teori self-healing berasaskan aliran psikologi humanistik yang dipelopori
oleh penulisan psikologi barat; seperti: Abraham Maslow dan Carl Rogers. Aliran ini menekankan
autonomi, kebebasan memilih serta kemampuan individu untuk membina kesejahteraan psikologi
melalui kekuatan diri sendiri. Dalam kerangka ini, manusia dianggap sebagai makhluk rasional dan
mampu menentukan arah kehidupannya tanpa bergantung kepada intervensi Ilahi. Oleh itu,
pemulihan diri difahami sebagai proses dalaman yang digerakkan oleh keinginan untuk mencapai
keseimbangan emosi dan aktualisasi diri (self-actualization). Pendekatan seperti self-help, cognitive

JURNAL AL-HIKMAH: The Journal of Islamic Da’wah 13



Jurnal al-Hikmah, 17(2): 12-24

behavioural theory, positive psychology, dan mind-body healing didapati dibangunkan atas premis
yang sama iaitu kepercayaan bahawa manusia memiliki kapasiti semula jadi untuk menyembuhkan
dirinya melalui kekuatan kognitif dan emosi.

Perkembangan konsep ini diperluas oleh Martin E. P. Seligman melalui bidang Positive
Psychology. Dalam karyanya, Seligman (2002 & 2011) menjelaskan bahawa kesejahteraan psikologi
dapat dicapai melalui pengaktifan lima elemen utama dalam model PERMA: emosi positif (Positive
Emotion), penglibatan (Engagement), hubungan sosial (Relationships), makna hidup (Meaning), dan
pencapaian (Accomplishment). Kesemua elemen ini menjadi asas kepada keseimbangan psikologi dan
ketahanan emosi, sekaligus menjadi tulang belakang kepada pendekatan self-healing moden. Dari
sudut praktikal, self-healing difahami sebagai usaha berterusan individu untuk memulihkan
keseimbangan diri, mengurangkan tekanan, serta menstruktur semula pengalaman negatif melalui
kesedaran dan latihan refleksi. Talib et al. (2018) menjelaskan bahawa self-healing melibatkan
pengurusan luka emosi, pembebasan perasaan terpendam dan peningkatan kesedaran diri, manakala
Diana (2020) menekankan bahawa amalan ini menuntut latihan yang konsisten serta disiplin mental
untuk mencapai kesejahteraan psikologi secara beransur-ansur.

Namun, dalam kerangka Islam, konsep penyembuhan diri tidak berpaksikan keupayaan
manusia semata-mata. la berasaskan hubungan spiritual dengan Allah SWT sebagai sumber
ketenangan dan kesejahteraan hakiki. Justeru, konsep tazkiyah al-nafs dalam Islam menekankan
bahawa kekuatan rohani, ibadah dan muhasabah diri merupakan mekanisme utama penyucian jiwa,
bukan hanya pengawalan emosi atau latihan mental semata-mata. Oleh itu, memahami perbezaan
antara self-healing yang berorientasikan humanistik dengan tazkiyah al-nafs yang berteraskan tauhid
amat penting bagi mengelakkan kekeliruan epistemologi dan konsep sinkretisme dalam kajian
psikospiritual Islam.

KONSEP SELF-HEALING DARI SUDUT PSIKOLOGI KONTEMPORARI

Konsep self-healing mempunyai hubungan rapat dengan dua cabang utama psikologi, iaitu psikologi
humanistik dan psikologi kognitif. Dalam psikologi humanistik yang muncul sekitar tahun 1940-an
sebagai reaksi terhadap aliran psikoanalisis dan behaviorisme, manusia dilihat memiliki potensi
dalaman yang luas untuk berkembang, memperbaiki diri dan mencapai kesejahteraan psikologi
(Maulana et al., 2024). Abraham Maslow dan Carl Rogers sebagai tokoh utama aliran ini menekankan
bahawa manusia memiliki kesedaran diri (self-awareness), kebebasan memilih (free will), serta
dorongan semula jadi ke arah aktualisasi diri (self-actualization). Proses pembelajaran dan
penyembuhan menurut aliran ini bertujuan memanusiakan individu dengan membantu mereka
mengenal dan mengembangkan potensi, keunikan serta pengalaman subjektif masing-masing.
Prinsip ini selaras dengan asas self-healing yang berteraskan kesedaran diri, penerimaan diri (self-
acceptance), dan usaha memperbaiki diri secara berterusan (Mavatih, 2021).

Sementara itu, psikologi kognitif pula menekankan aspek pemikiran dan proses mental
manusia dalam memahami dan mengawal tingkah laku. Aliran ini menjelaskan bagaimana manusia
memperoleh, memproses, menyimpan serta menggunakan maklumat bagi mengarahkan
tindakannya (Maulana et al., 2024). la memberi tumpuan kepada aspek seperti persepsi, ingatan,
pemikiran, bahasa, penyelesaian masalah dan pengambilan keputusan. Pendekatan kognitif melihat
manusia sebagai makhluk rasional yang bertindak berdasarkan tafsiran terhadap dunia sekelilingnya.
Justeru, gabungan antara perspektif humanistik dan kognitif memberikan pemahaman yang lebih
menyeluruh terhadap konsep self-healing iaitu proses yang melibatkan kesedaran, pemikiran
rasional, dan refleksi diri secara aktif serta berterusan.

Dalam konteks ini, self-healing bukan sekadar teori psikologi, tetapi juga satu bentuk latihan
psikospiritual yang menuntut kesedaran mendalam terhadap diri dan pengalaman hidup. Dalam
buku Healing the Invisible Wound karya Ahmad Rostam Md Zin, Alizi Alias, dan Rozanizam Zakaria
(2023) luka emosi yang tidak kelihatan memerlukan masa, kesabaran, dan rawatan berulang sebelum
sembuh sepenuhnya. Proses ini diumpamakan seperti luka fizikal yang perlu dibalut, dibersihkan,
dan disapu ubat berkali-kali sehingga benar-benar pulih. Penulis buku ini memperkenalkan tiga
teknik utama self-healing yang diaplikasikan dalam konteks psikologi moden, iaitu T.H.L.LN.K, PL-EASE,
dan A-B-C Emotional Regulation.

JURNAL AL-HIKMAH: The Journal of Islamic Da’'wah 14



Jurnal al-Hikmah, 17(2): 12-24

1. Teknik T.H..LN.K — Mengubah Fikiran Negatif kepada Positif

Teknik ini menekankan proses penstrukturan semula kognitif bagi menggantikan pemikiran negatif
dengan yang lebih positif dan realistik. Positive thinking menurut psikologi saintifik bukan bermaksud
memaksa diri untuk berfikiran positif, tetapi melibatkan latihan mental yang konsisten sejak awal
bagi membentuk gaya berfikir yang seimbang. Komponen T.H.L.N.K terdiri daripada:

Jadual 1: 5 tip untuk menukar fikiran negatif kepada fikiran positif

Kategori

Penerangan

T : Transform

H : Highlight

I: Interupt

N : Note

K : Know

Menukar pemikiran negatif kepada positif secara autentik dan tulen
(bukan secara memaksa)

Mengutamakan aspek posotif daripada situasi

Menghalang pemikiran negatif dengan teknik relaksasi/distraction
(contohnya jogging, makan, minum, berbaring atau tidur)

Ambil maklum tentang keperluan pemikiran positif. Contoh: “aku
perlu susun semula cara berfikir dan bersangka baik terhadap
Allah, diri dan orang lain”

Ketahui cara-cara memecahkan permasalahan agar menjadi
kecil.selalunya kita berfikiran negatif kerana pelbagai perkara
berkecamuk dan berkait-kait (20-30 perkara) sehingga kita tidak
menemui punca masalah yang sebenarnya .

Kemudian, emosi akan terganggu dan pemikiran menjadi negatif.
Apabila kita Berjaya memecahkan masalah kepada A, B, C kita akan
mampu melihat masalah sebenar dan dapat menyelesaikan satu
per satu.

2. Teknik PL-EASE — Merawat Keresahan dan Ketegangan Diri

Teknik ini menekankan keseimbangan antara kesihatan fizikal, emosi dan gaya hidup. [a digunakan
bagi menangani simptom keresahan (anxiety disorder) melalui enam langkah utama:

Jadual 2: Amalan Gaya Hidup Sihat untuk Kesejahteraan Fizikal dan Mental (PL-EASE)

Kategori Penerangan
PL:  Physical Kes'lhatan lelk%ll sannglt p(?ntlpg, jika kita me.ngalaml masalah
kesihatan. Oleh itu, pastikan ia dirawat dengan baik.
Health . . L . . .

. Penyakit seperti darah tinggi dan kencing manis meningkatkan
(Kesihatan . . . . .
fikizikal) risiko untuk dapat serangan anxiety. Ini menunjukkan kesihatan

fizikal dan kesihatan mental saling berkait.

Makan dengan cara baik mengikut jadual, berdasarkan formula dari
E: Eats Well Kementerian Kesihatan Malaysia : suku,suku, separuh.
(Makanan Suku - karbohidrat
seimbang) Suku - protein

Separuh - buah dan sayuran

JURNAL AL-HIKMAH: The Journal of Islamic Da’'wah

15



Jurnal al-Hikmah, 17(2): 12-24

Makanan segera menyebabkan badan kita tidak mendapat zat
nutrisi yang baik, seterusnya membawa kepada lemah badan dan
tidak bertenaga. Makanan yang terlalu tinggi atau rendah
kandungan gula boleh menyebabkan kite manjadi cepat cemas.

Elakkan daripada mengambil apa sahaja bahan yang boleh
mendatangkan kemudaratan pada diri. Apatah lagi bahan-bahan
terlarang setiap alkohol, dadah dan rokok. Rokok mengandungi
bahan yang dipanggil Nikotin. la akan membuat kita ketagihan untuk
merokok apabila berada dalam keadaan tekanan dan kemurungan.

A: Avoid Drugs
and Alcohol
(Elakkan Dadah
dan Alkohol)

Mengamalkan kitaran tidur yang baik (sleep hygiene); menjaga
jadual dan kitaran tidur yang baik akan mempengaruhi hormon
serta mampu memberi kesan kepada emosi kita.

S: Sleep Well
(Tidur yang
Sempurna)

Hanya sedikit sahaja rakyat Malaysia yang bersenam dan ini
merupakan antara punca mengapa masih ramai yang mengalami
masalah kesihatan mental.

Apabila tidak melakukan apa-apa aktiviti fizikal, tubuh kita akan
cenderung untuk tidak sihat. Ini membuatkan kita lebih mudah
terdedah dengan masalah kesihatan mental dan lain-lain.

Apabila bergerak aktif, badan akan merembeskan hormon
endorfina. Ia juga dipanggil sebagai hormon bahagia kerana akan
mewujudkan perasaan positif dan bahagia. Oleh itu, amalkan
bersenam secara berkala supaya hormon tersebut dapat
dirembeskan. Apa sahaja jenis senaman boleh dilakukan sama ada
ringan atau berat dan ia bergantung kepada minat individu.

E: Exercise
(Bersenam)

Pendekatan PL-EASE menggabungkan aspek biologi, psikologi dan gaya hidup bagi
menghasilkan kesejahteraan menyeluruh yang berpanjangan.

3. Teknik A-B-C — Pengurusan Emosi Secara Sedar

Teknik ini menumpukan kepada pembangunan kesedaran emosi dan kecekapan kendiri dalam
mengurus tekanan hidup. Ia terdiri daripada tiga elemen utama:

e A (Accumulate Positivity): Mengumpul pengalaman dan kenangan positif sebagai tenaga
emosi yang membantu menghadapi gangguan jiwa.

¢ B (Behaviour Mastery): Membangun kemahiran diri bagi menambah keyakinan dan rasa
berdaya upaya (self-efficacy).

e C(Coping Ahead): Melakukan refleksi dan muhasabah terhadap pengalaman lampau sebagai
panduan menghadapi cabaran masa depan.

Menurut teori Dialectical Behavior Therapy (DBT), proses mengumpul pengalaman positif ini
membentuk “tangki emosi” yang berfungsi menstabilkan individu apabila berdepan tekanan atau
kesedihan. Tiga teknik di atas ini berpaksikan teori self-driven oleh Carl Rogers (Abdul Jalil et al,,
2017) yang menegaskan bahawa pemulihan dan pembangunan diri bergantung sepenuhnya kepada
motivasi serta kesedaran kendiri individu. Rogers mendefinisikan konsep kendiri sebagai:

“An organized, fluid, but consistent conceptual pattern of perceptions of characteristics and
relationships of the ‘I’ or the ‘me’, together with values attached to these concepts.”

Pandangan ini menggambarkan manusia sebagai entiti yang memiliki keupayaan semula jadi
untuk menyusun semula pengalaman dan mengawal emosi melalui kekuatan psikologi dalaman.

JURNAL AL-HIKMAH: The Journal of Islamic Da’wah 16



Jurnal al-Hikmah, 17(2): 12-24

Bahadin (2018) menegaskan bahawa psikologi sendiri berfungsi sebagai ilmu yang berusaha
memahami, meramal dan mempengaruhi tingkah laku manusia secara saintifik bagi membantu
individu menyelesaikan masalah kehidupan. Namun, konsep ini berbeza dengan pandangan Islam
yang menolak kebergantungan mutlak kepada kekuatan manusia semata-mata. Dalam kerangka
Islam, setiap proses penyembuhan diri harus berpaksikan kesedaran tauhid bahawa Allah SWT ialah
sumber sebenar ketenangan dan kesejahteraan jiwa. Oleh itu, integrasi antara usaha kendiri dan
pergantungan kepada Tuhan melahirkan pendekatan self-healing yang lebih holistik menyatukan
dimensi psikologi, spiritual dan etika dalam membentuk kesejahteraan manusia sejati.

KONSEP TAZKIYAH AL-NAFS MENURUT AL-IMAM AL-GHAZALI

Al-Imam al-Ghazali menekankan bahawa hati merupakan teras utama dalam kehidupan manusia,
kerana melaluinyalah martabat insan diangkat di dunia dan di akhirat. Hati berfungsi mengesan
hakikat-hakikat yang abstrak dan subjektif, dan menjadi alat untuk mencapai ma‘rifah kepada Allah
SWT. Justeru, manusia menurut al-Ghazali menyediakan dirinya untuk mengenal Tuhan melalui hati.
Hal ini selari dengan penegasan Sarmani & Ninggal (2008) tentang kepentingan memahami persoalan
hati sebagai asas untuk manusia mengenal diri dan Penciptanya. Pepatah Arab turut menyatakan:
“Apa yang lahir dari bibir akan sampai ke telinga, tetapi apa yang lahir dari hati akan sampai ke hati,”
menggambarkan kedudukan hati sebagai pusat keikhlasan dan hakikat diri. Dalam Islam, kesahan
amal ibadah bukan hanya bergantung pada bentuk zahir seperti solat, sedekah, puasa, zakat dan haji,
tetapi juga bergantung pada niat yang tersimpan dalam hati. Ini membuktikan bahawa sifat dan nilai
insan tidak boleh diukur pada lahiriah semata-mata, sebaliknya perlu dilihat dari dimensi spiritual.
Ia selaras dengan fitrah manusia yang terbina daripada roh dan jasad; apabila seseorang mengenal
hakikat dirinya, maka terbukalah jalan untuk mengenal Allah SWT.

Ungkapan al-Ghazali bahawa perbahasan tentang hati dan sifat-sifatnya merupakan “pokok
agama” dan “sendi jalan orang-orang yang menuju kepada Allah” menzahirkan bahawa hati ialah
pusat tumpuan tazkiyah. Dalam lhya’ ‘Uliim al-Din (al-Ghazali, 2004), beliau menghuraikan secara
terperinci bahawa aspek dalaman manusia meliputi jiwa, roh dan akal mempengaruhi sifat dan
tingkah laku luaran. Nor Ezdianie & Mohd Tajudin (2019) merumuskan bahawa pencapaian martabat
insan kamil menurut al-Ghazali terhasil melalui kesepaduan empat unsur utama: qalb, riih, nafs dan
‘aql dalam diri manusia. Hasan (2017) menegaskan bahawa keempat-empat unsur ini berinteraksi
secara dinamik, bukan statik. Dalam lhya’ ‘Uliim al-Din, istilah hati (al-qalb), roh (al-riih), nafsu (al-
nafs) dan akal (al-‘aql) masing-masing mempunyai dua dimensi, iaitu zahir (fizikal) dan batin
(rohani). Hakikat insan yang sebenar terletak pada dimensi rohaninya yang menjadi alat ma‘ifah
kepada Allah SWT.

a) Peranan hati (al-Qalb)
Hati mempunyai dua makna: pertama, hati jasmani iaitu segumpal daging di dalam dada yang
mengandungi darah; kedua, hati rohani (latifah rabbaniyyah rithaniyyah) yang menjadi pusat
kesedaran rohani. Hati rohani inilah hakikat manusia yang sebenar, yang memancar melalui wajah,
tingkah laku dan interaksi sosial (Sarmani & Ninggal, 2008). Hati yang hidup dan bersih menjadi asas
kepada pembentukan akhlak mahmudah dan kesedaran diri yang seimbang.

b) Dimensi roh (al-Riih)
Roh juga memiliki dua pengertian: sebagai jisim halus yang menggerakkan jasad, dan sebagai al-
latifah al-‘alimah yang melampaui batas akal dalam memahami hakikat yang lebih tinggi. Roh
menghubungkan manusia dengan alam ghaib dan menjadi medium untuk mengenal Allah SWT secara
batin.

c) Nafsu dan tahap-tahapnya (al-Nafs)
Nafsu merujuk kepada dorongan marah dan syahwat. Dalam tasawuf, para sufi digalakkan untuk
memerangi hawa nafsu melalui mujahadah al-nafs. Al-Qur’an menggambarkan beberapa darjat nafsu:

JURNAL AL-HIKMAH: The Journal of Islamic Da’wah 17



Jurnal al-Hikmah, 17(2): 12-24

al-nafs al-mutma’innah yang tenang di bawah perintah Allah (al-Fajr: 27-30), al-nafs al-ammarah bi
al-sti’ yang cenderung kepada dosa, dan al-nafs al-lawwamah yang mencela diri ketika tergelincir.
Nafsu yang dikawal dan dibimbing menjadi asas pembentukan jiwa yang bersih, stabil dan mantap.

d) Peranan akal (al-‘Aql)

Akal ditakrifkan sebagai pengetahuan dan kesedaran tentang hakikat sesuatu perkara yang
tersimpan dalam qalb. Akal merupakan al-latifah yang membolehkan manusia membezakan antara
baik dan buruk, menilai tindakan serta memahami hukum Allah SWT (Abdul Ghani & Abu Mansor,
2017). Hati jasmani berfungsi sebagai pusat pentadbiran bagi al-latifah al-‘alimah yang
menggerakkan jasad, menunjukkan interaksi rapat antara dimensi fizikal dan spiritual.

Daripada himpunan definisi ini, jelas bahawa al-Ghazali amat menitikberatkan peranan hati
sebagai pusat pembinaan jiwa. Walaupun aspek fizikal dan spiritual saling berkait, fokus utama
tazkiyah ialah pembangunan rohani. Kajian-kajian kontemporari turut menunjukkan bahawa amalan
kerohanian meneguhkan jiwa, dan keserasian antara fungsi mental serta spiritual dapat dilihat
melalui kesejahteraan emosi dan sosial (Hasan, 2017; Sarmani & Ninggal, 2008). Berdasarkan
kerangka ini, para pengkaji merumuskan beberapa kaedah tazkiyah al-nafs menurut al-Ghazali yang
berperanan dalam pemulihan rohani. Beliau menggabungkan pelbagai bentuk latihan spiritual
berasaskan keseimbangan rohani untuk membentuk jiwa yang cekal. Asas kepada pendekatan
tersebut ialah dua prinsip utama: mujahadah al-nafs dan riyadah al-nafs (Hasan, 2017).

1. Mujahadah al-Nafs
Mujahadah berasal daripada kata kerja jahada yang berkait dengan konsep jihad, iaitu bersungguh-
sungguh sehingga mencapai matlamat. Mujahadah al-nafs ialah usaha bersungguh-sungguh melawan
hawa nafsu, khususnya sifat dan perlakuan buruk yang didorong oleh nafsu ammarah. Individu yang
benar-benar bermujahadah layak dianugerahkan ma‘rifah yang lebih hakiki tentang Allah dan
kebesaran-Nya. Firman Allah SWT:

{omesedll 2 U1 Ol WL 455040 G 19015 Gllsd

Maksudnya: Dan orang-orang yang berjihad untuk (mencari keredaan) Kami, benar-benar akan Kami
tunjukkan kepada mereka jalan-jalan Kami; dan sesungguhnya Allah benar-benar bersama orang-
orang yang berbuat baik. (al-‘Ankabiit: 69)

Al-Ghazali sebagaimana dinukilkan oleh Sarmani & Ninggal (2008) menjelaskan bahawa Allah
menggantungkan hidayah pada perbuatan jihad. Mereka yang paling besar mujahadahnya adalah
yang paling banyak mendapat hidayah. Jihad yang paling utama ialah jihad melawan nafsu, syahwat,
godaan syaitan dan tarikan duniawi. Sesiapa yang bersungguh-sungguh dalam jihad ini akan
ditunjukkan jalan keredaan Allah yang menghantarnya ke syurga, manakala mereka yang
meninggalkan jihad akan terhalang daripada hidayah.

2. Riyadah al-Nafs
Riyadah al-nafs ialah latihan jiwa secara beransur-ansur ke arah kebaikan sehingga perkara yang
pada awalnya berat menjadi mudah dilakukan. Mat Akhir & Hanin Hamjah (2007) menghuraikan
definisi riyadah seperti berikut:

siie OB b Sy A J 455 O L;l@_g,wb uﬂa.Ub qu d‘ Caasl i Gl A3l Je Mn Cpyel 5B Lzab)ﬂ
L:l:b M.@.w LQLw dLA&}"j d‘y}" uA

Maksudnya: al-Riyadah ialah latihan jiwa ke arah kebaikan dengan memindahkannya daripada

perkara yang ringan kepada yang berat secara lembut dan bertahap, sehingga sampai ke satu keadaan

di mana perkara yang pada awalnya dirasakan sukar menjadi mudah lagi ringan.

Al-Ghazali menjelaskan bahawa latihan ini memang sukar pada peringkat awal, namun
memberi kesan besar kepada pembentukan jiwa. Seseorang akan semakin membenci sifat tercela dan
bersungguh-sungguh mempraktikkan sifat terpuji sehingga ia menjadi tabiat yang kekal. Beliau juga
melihat riyddah al-nafs sebagai proses membersihkan jiwa daripada akhlak buruk sambil

JURNAL AL-HIKMAH: The Journal of Islamic Da’wah 18



Jurnal al-Hikmah, 17(2): 12-24

menghiasinya dengan akhlak mulia. Mat Akhir & Hanin Hamjah (2007) mengaitkan proses ini dengan
konsep al-tahalli, iaitu menghiasi batin dengan sifat-sifat terpuji untuk mendekatkan diri kepada
Allah SWT. Seterusnya, al-Ghazali membahagikan proses riyadah al-nafs kepada tiga peringkat utama:
memantapkan keimanan, mempertingkatkan ibadah, dan mengaplikasikan sifat-sifat mahmudah
dalam jiwa (Noordin & Ab. Rahman, 2017).

a) Memantapkan keimanan
Keimanan merupakan asas kehidupan manusia. Individu yang memiliki aqidah yang kukuh
memahami tujuan hidupnya, lalu tidak berasa terasing dalam kewujudan di dunia. Hal ini selaras
dengan firman Allah SWT:

§ o1l Eralsd i S Yiadiht S0 @ dsls fraleis 16taT pdiiy
Maksudnya: (laitu) orang-orang yang beriman dan hati mereka menjadi tenteram dengan mengingati
Allah. Ketahuilah, dengan mengingati Allah hati menjadi tenteram. (al-Ra‘d: 28)

Menurut Abdul Ghani & Abu Mansor (2017), al-Ghazali menekankan kepentingan memahami
dan meyakini makna syahadah bahawa tiada Tuhan selain Allah dan Muhammad ialah Rasul-Nya.
Keyakinan ini melindungi seseorang daripada pengaruh ajaran sesat dan bid‘ah, serta mengandungi
keimanan terhadap zat, sifat dan perbuatan Allah SWT, kebenaran Rasul SAW serta perkara-perkara
sam‘yyat seperti kehidupan selepas mati, alam kubur, timbangan amal, titian, syurga dan neraka.
Keimanan mendalam terhadap hakikat ini menumbuhkan ketaatan dalam hati dan memotivasikan
seseorang untuk beribadah dengan penuh pengharapan dan takut kepada pembalasan Allah SWT (al-
Ghazali, 2004).

b) Mempertingkatkan ibadah
Dalam IThya’ ‘Ulim al-Din, Minhdj al-‘Abidin dan Ayyuha al-Walad, al-Ghazali menekankan ibadah
sebagai jalan utama penyucian jiwa. Ibadah dimulakan dengan kebersihan zahir melalui penggunaan
air, tetapi matlamat akhirnya ialah penyucian batin dan rahsia hati (al-sard’ir). Solat merupakan asas
terpenting dalam pembentukan kerohanian kerana ia menguatkan keyakinan dan mendekatkan
hamba kepada Allah SWT. Setiap komponen solat meliputi azan, takbir, rukuk, sujud, tasyahhud, solat
fardu dan sunat, serta solat berjemaah - mempunyai rahsia tersendiri dalam pembersihan jiwa.
Namun, kesan ini hanya tercapai apabila solat dilakukan dengan khusyuk, ikhlas, kehadiran hati dan
kefahaman terhadap bacaan. Abdul Ghani & Abu Mansor (2017), menjelaskan bahawa khusyuk lahir
daripada iman, pengagungan kepada Allah, rasa takut dan harap, kesedaran terhadap kelemahan diri
serta keinsafan bahawa Allah mengetahui segala rahsia hati. Inilah solat yang disebut al-Qur’an
sebagai pencegah daripada perbuatan keji dan mungkar.

Puasa pula berperanan sebagai benteng daripada hawa nafsu, menguatkan kerohanian dan
menenteramkan jiwa. Al-Ghazali (2004) membahagikan puasa kepada tiga peringkat: puasa umum
(menahan perut dan kemaluan), puasa khusus (menahan anggota daripada dosa), dan puasa khusus
al-khusus (membersihkan hati daripada cita-cita duniawi dan memusatkan amal kepada Allah SWT).
Tujuan tertinggi puasa ialah melemahkan hawa nafsu sehingga jiwa mencapai takwa.

Tilawah al-Qur’an menurut al-Ghazali memerlukan penghayatan sepuluh ciri batin, antaranya
memahami keagungan kalam Allah, menghadirkan hati, bertadabbur, mengelakkan penghalang
kefahaman, mengkhususkan ayat kepada diri dan membiarkan ayat memberi kesan pada hati. Abdul
Ghani & Abu Mansor (2017) menyatakan bahawa pembaca yang benar-benar menghayati al-Qur’an
akan berdoa dan mengharap ketika membaca ayat rahmat, serta merasa takut dan memohon
keampunan ketika membaca ayat ancaman, seolah-olah ayat tersebut ditujukan terus kepadanya.
Dalam al-Ihya’, al-Ghazali turut menekankan kepentingan zikir, doa, wirid dan giyam al-layl sebagai
kesinambungan amalan hati selepas al-Qur’an (Abdul Ghani & Abu Mansor, 2017). Amalan-amalan ini
menghidupkan hablun min Allah, menjadikan manusia sentiasa dalam jagaan dan hidayah Allah SWT,
lalu mempengaruhi tabiat dan akhlak zahir.

c) Mengaplikasikan sifat-sifat mahmudah dalam jiwa

JURNAL AL-HIKMAH: The Journal of Islamic Da’wah 19



Jurnal al-Hikmah, 17(2): 12-24

Menurut al-Ghazali (2004), akhlak ialah keadaan yang mengakar dalam jiwa (halah nafsiyyah) dan
menghasilkan perbuatan dengan mudah tanpa perlu berfikir panjang. Akhlak yang lurus lahir
daripada jiwa rohani yang sihat, manakala penyimpangan akhlak merupakan kesan penyakit hati.
Oleh kerana setiap manusia mempunyai penyakit hati, al-Ghazali menegaskan bahawa rawatan perlu
disegerakan agar tidak membarah dan berlapis-lapis. Beliau menjelaskan bahawa pembentukan
akhlak yang baik bergantung kepada kawalan empat kekuatan utama: kekuatan ilmu, marah, nafsu
syahwat dan keadilan. Kekuatan ilmu melahirkan hikmah, iaitu kemampuan membezakan yang benar
dan batil. Kekuatan marah yang ditundukkan oleh akal dan agama melahirkan sifat syaja‘ah (berani
pada tempatnya), manakala nafsu syahwat yang dikawal melahirkan ‘iffah (menjaga kehormatan).
Kekuatan keadilan pula menyeimbangkan marah dan syahwat di bawah bimbingan hikmah (al-
Ghazali, 2004). Berdasarkan ini, beliau menyatakan bahawa hikmah, syaja‘ah, ‘iffah dan ‘adl
merupakan induk segala akhlak terpuji.

Proses pembaikan akhlak berkaitan rapat dengan rawatan jiwa, iaitu menghapuskan sifat keji
sambil menghiasi jiwa dengan sifat mulia. Al-Ghazali (2004) menegaskan bahawa kesihatan jiwa
dicapai melalui latihan berterusan. Riyadah al-nafs ialah proses melatih jiwa secara bertahap
sehingga kebajikan menjadi tabiat semula jadi. Konsep ini hampir dengan al-tahalli, iaitu menghiasi
jiwa dengan sifat mahmudah sehingga seseorang itu mencintai perbuatan baik dan berasa terseksa
apabila melakukan keburukan. Apabila sifat mulia menjadi kebiasaan, amalan akhlak terpuji akan
menjadi mudah dan ringan untuk diamalkan.

Berdasarkan keseluruhan perbahasan, konsep tazkiyah al-nafs menurut al-Ghazali bermula
dengan pengukuhan amalan kerohanian seperti solat, puasa, tilawah al-Qur’an, zikir, wirid dan giyam
al-layl sebagai medium penyucian hati. Hati yang bersih akan melahirkan jiwa yang kuat, dan jiwa
yang kuat memampukan seseorang menghadapi beban hidup dengan tenang. Dalam pendekatan ini,
manusia dibina dari aspek batin sehingga wujud keyakinan yang tinggi kepada Allah SWT sebagai
Pengatur kehidupan. Apabila keresahan dan kesusahan diserahkan kepada-Nya, manusia
memperoleh ketenangan melalui kekuatan hati yang yakin kepada Pencipta.

PERBANDINGAN ANTARA SELF-HEALING DENGAN TAZKIYAH AL-NAFS

Dapatan kajian menunjukkan bahawa kedua-dua pendekatan, iaitu self-healing dalam psikologi
moden dan tazkiyah al-nafs menurut al-Ghazali, sama-sama menekankan kepentingan kesejahteraan
dalaman serta usaha memperbaiki keadaan jiwa. Namun demikian, kedua-duanya berbeza secara
mendasar dari segi falsafah, matlamat dan sumber penyembuhan. Perbezaan ini menggambarkan
pertembungan dua epistemologi yang berlainan: psikologi Barat yang bersifat antroposentrik, dan
pendekatan al-Ghazali yang bersifat teosentrik. Jika psikologi moden menempatkan manusia sebagai
subjek autonomi yang menjadi pusat rujukan pemulihan, al-Ghazali pula menegaskan bahawa
pemulihan jiwa hakikatnya bermula daripada hubungan seorang hamba dengan Khaliq sebagai
sumber hidayah, ketenangan dan penyembuhan sejati. Perbezaan ini dapat dilihat dalam jadual
berikut:

Jadual 3: Perbezaan epistemologi antara self-healing dan tazkiyah al-nafs

Aspek Psikologi Moden (self- Al-Ghazali (Tazkiyah al-
healing) Nafs)

Falsafah/ Antroposentrik - manusia Teosentrik - manusia

Worldview sebagai agen autonomi bergantung kepada hidayah
(Maslow, Rogers) Allah (al-Ghazali, Syed

Mobhsin, et al.,, 2022)

Matlamat Kesejahteraan psikologi, Qurbabh ilallah, penyucian hati,
pengurusan emosi, pemulihan kesejahteraan rohani
trauma

JURNAL AL-HIKMAH: The Journal of Islamic Da’wah 20



Jurnal al-Hikmah, 17(2): 12-24

Sumber Kekuatan dalaman, latihan Hidayah dan pertolongan
penyembuhan  mental, teknik regulasi emosi, Allah, amalan ibadah,
sokongan sosial (Md Zin, et al, mujahadah, riyadah,
2023) muhasabah (Syed Mohsin, et
al,, 2022)
Teknik/ PL-EASE, ABC, journaling, Solat, zikKir, tadabbur,
Amalan mind-body practice, self-care muhasabah, taubat, giyam al-
(Md Zin et al., 2023) lail (Syed Mohsin, et al,, 2022;

Sarmani & Ninggal, 2008)

Jadual di atas menjelaskan perbezaan mendasar antara epistemologi self-healing dalam
psikologi moden dan tazkiyah al-nafs menurut al-Ghazali. Walaupun kedua-dua pendekatan sama-
sama menekankan kesejahteraan dalaman dan pemulihan jiwa, asas falsafah serta sumber
penyembuhan yang menjadi tunjangnya berbeza secara jelas. Psikologi moden berorientasikan
pendekatan kognitif-emosi yang menumpukan kepada autonomi kendiri dan keupayaan manusia
mengurus tekanan hidup melalui kekuatan dalaman. Sebaliknya, tazkiyah al-nafs menumpukan
kepada pembangunan rohani yang berasaskan adab rubiibiyyah (pengakuan terhadap keagungan
Allah sebagai Tuhan) dan ‘ubiidiyyah (penyerahan diri sepenuhnya sebagai hamba), bagi mencapai
ketenangan dan kesejahteraan hakiki melalui hubungan dengan Allah SWT.

Pendekatan ini menunjukkan bahawa setiap teknik atau amalan, sama ada daripada
perspektif psikologi moden mahupun perspektif Islam, memiliki fungsi pemulihan yang tersendiri.
Psikologi moden menumpukan perhatian kepada pengurusan emosi dan pemulihan mental melalui
pendekatan kognitif dan tingkah laku, manakala tazkiyah al-nafs menurut al-Ghazali menitikberatkan
penyucian hati serta pengukuhan hubungan hamba dengan Allah SWT sebagai sumber ketenangan
dan kesejahteraan rohani. Oleh itu, perbandingan ini memperjelas titik persamaan dan perbezaan
asas antara kedua-dua pendekatan, sekali gus menegaskan bahawa integrasi antara self-healing dan
tazkiyah al-nafs dapat melahirkan suatu pendekatan holistik yang memperkukuh kesejahteraan jiwa
secara seimbang dari dimensi psikologi dan spiritual.

Dari segi teknik, dapatan kajian menunjukkan bahawa proses pemulihan jiwa dalam kedua-
dua pendekatan menuntut latihan berterusan yang dilaksanakan secara konsisten dalam kehidupan
seharian. Dalam psikologi moden, latihan kesabaran, refleksi diri dan pengurusan emosi dikenal pasti
sebagai komponen utama self-healing yang membantu individu mengawal tekanan serta membentuk
daya tahan psikologi (Md Zin, et al., 2023). Sebaliknya, al-Ghazali menekankan amalan kerohanian
yang berterusan seperti solat, zikir, tadabbur, muhasabah, taubat dan qiydm al-layl sebagai
mekanisme penyucian hati dan pembangunan rohani (Syed Mohsin, et al., 2022; Sarmani & Ninggal,
2008). Kedua-dua pendekatan ini menunjukkan bahawa kesejahteraan jiwa memerlukan disiplin
latihan berterusan yang menggabungkan aspek kognitif, emosi dan spiritual sebagai asas pemulihan
yang menyeluruh.

Selain itu, aspek self-care dalam psikologi moden seperti pengambilan makanan seimbang,
tidur mencukupi, aktiviti fizikal dan penghindaran bahan berbahaya turut selari dengan prinsip
riyadah al-nafs yang digariskan oleh al-Ghazali, iaitu menjaga kesihatan fizikal sebagai asas kekuatan
rohani. Kedua-dua pendekatan ini mengiktiraf hubungan erat antara kesejahteraan fizikal, mental
dan spiritual dalam membentuk daya tahan dalaman individu. Tambahan pula, kesedaran terhadap
emosi sendiri merupakan elemen penting dalam kedua-dua sistem: psikologi moden menekankan
penerimaan dan regulasi emosi sebagai langkah pengurusan trauma (Md Zin, 2023), manakala al-
Ghazali menekankan penyucian hati sebagai jalan menuju ma‘ifah dan kesejahteraan rohani
(Sarmani & Ninggal, 2008).

Perbandingan ini memperlihatkan bahawa walaupun terdapat titik persamaan dari segi fokus
terhadap pengurusan dalaman, kedua-dua pendekatan berbeza dari segi falsafah, matlamat, sumber
penyembuhan dan teknik pelaksanaannya. Self-healing dalam psikologi moden berorientasikan
autonomi kendiri serta teknik kognitif-emosi bagi menangani trauma dan tekanan hidup, manakala

JURNAL AL-HIKMAH: The Journal of Islamic Da’'wah 21



Jurnal al-Hikmah, 17(2): 12-24

tazkiyah al-nafs menurut al-Ghazali menekankan pengabdian diri kepada Allah SWT sebagai sumber
ketenangan hakiki. Integrasi antara kedua-dua perspektif ini mampu melahirkan pendekatan holistik
yang menggabungkan kekuatan usaha kendiri dengan kesedaran ketuhanan, sekali gus
memperkukuh kesejahteraan jiwa manusia secara menyeluruh. Unsur seperti kesedaran diri (self-
awareness), pengurusan emosi (emotional regulation), dan refleksi kendiri (self-reflection) dalam
psikologi moden boleh digunakan sebagai alat, tetapi perlu diselarikan dari segi niat dan tujuan
dengan psikologi Islam. Dalam Islam, refleksi kendiri bukan sekadar analisis diri, tetapi penilaian
untuk memperbaiki hubungan dengan Allah. Manakala, pengurusan emosi bukan sekadar kawalan
psikologi, tetapi penyucian hati daripada ghadhab, hasad, riya’, dan takabbur. Dengan kata lain,
psikologi memberi teknik, tetapi al-Ghazali memberi makna dan tujuan.

KESIMPULAN

Secara keseluruhannya, kajian ini menegaskan bahawa konsep self-healing dalam psikologi moden
dan tazkiyah al-nafs menurut al-Ghazali mempunyai matlamat yang sama, iaitu untuk mencapai
kesejahteraan dalaman dan kestabilan jiwa, namun berbeza dari segi asas epistemologi, falsafah dan
sumber penyembuhan. Psikologi moden berasaskan pandangan antroposentrik yang menekankan
kekuatan kendiri, latihan kognitif serta kawalan emosi sebagai jalan pemulihan diri, sedangkan
pendekatan al-Ghazali bersifat teosentrik yang berasaskan kebergantungan mutlak kepada Allah
SWT melalui amalan rohani, penyucian hati dan pengukuhan hubungan dengan Pencipta. Pendekatan
al-Ghazali menerusi tazkiyah al-nafs menawarkan dimensi yang lebih menyeluruh kerana
menggabungkan aspek intelektual, emosi dan spiritual secara seimbang, menjadikannya kerangka
yang relevan dalam menangani isu psikospiritual manusia kontemporari. Integrasi kedua-dua
pendekatan iaitu psikologi moden dan kerohanian Islam diyakini mampu melahirkan model
kesejahteraan jiwa yang lebih holistik, berpaksikan usaha kendiri namun tetap tertambat pada
kesedaran ketuhanan.

Dari sudut limitasi, kajian ini bersifat konseptual dan tidak melibatkan pengujian empirikal
terhadap keberkesanan amalan tazkiyah al-nafs berbanding teknik self-healing psikologi moden.
Perbincangan juga terhad kepada karya al-Ghazali tanpa meneliti secara mendalam pandangan tokoh
sufi lain seperti al-Raghib al-Isfahani atau Ibn Qayyim al-Jawziyyah yang turut memperkaya wacana
penyucian jiwa. Oleh itu, disarankan agar kajian lanjutan dilakukan secara empirikal melalui
pendekatan kualitatif atau kuantitatif untuk menilai kesan amalan tazkiyah al-nafs terhadap
kesejahteraan psikologi dalam konteks masyarakat moden. Kajian masa depan juga boleh meneliti
kemungkinan pembentukan model integratif Islamic Self-Healing Framework berasaskan prinsip
tazkiyah al-nafs dan elemen psikologi positif bagi memperkukuh aplikasi pendidikan, kaunseling dan
intervensi kesihatan mental dalam perspektif Islam.

PERNYATAAN ETIKA
Kajian ini dijalankan sepenuhnya berasaskan analisis konseptual dan sorotan literatur tanpa
melibatkan sebarang informan atau subjek manusia. Oleh itu, tidak terdapat implikasi etika berkaitan
persetujuan termaklum, penyertaan responden, atau pendedahan data peribadi.

KONFLIK KEPENTINGAN

Penulis mengisytiharkan tiada konflik kepentingan.

SUMBANGAN PENULIS

Ainul Syakirah bertanggungjawab merangka idea asal kajian, mereka bentuk metodologi,
menjalankan pengumpulan dan analisis data, serta menyediakan draf awal penulisan artikel.
Abdulrahman pula menyemak semula keseluruhan artikel, memberikan input kritikal terhadap

JURNAL AL-HIKMAH: The Journal of Islamic Da’'wah 22



Jurnal al-Hikmah, 17(2): 12-24

analisis dan perbincangan. Mereka telah menyemak dan meluluskan versi akhir artikel untuk
penerbitan.

RUJUKAN

Abdul Ghani, Z., & Abu Mansor, N. S. (2017). Penghayatan agama sebagai asas pembangunan pelajar:
Analisis terhadap beberapa pandangan al-Imam al-Ghazali. Dalam Prosiding Seminar Nasional
Pembangunan  Pelajar ~ 2017. Johor Bahru: Universiti Teknologi  Malaysia.
https://seminar.utmspace.edu.my/nasdec2008/

Abdul Jalil, S.], A.]., Yusmini, M. Y., & Rozni, I. (2017). Pembinaan konsep kendiri dari perspektif Barat
dan Islam. Jurnal Usuluddin, 45(1), 1-26. Kuala Lumpur: Universiti Malaya.
https://doi.org/10.22452 /usuluddin.vol45n01.1

Al-Ghazali, A. H. M. b. M. (2004). Ihya’ ‘Ulum al-Din. Kaherah: Dar al-Afaq al-‘Arabiyah.

Al-Qur’an al-Karim.

Bahadin, S. A,, Kamsani, S. R,, Shaari, A., Orcullo, D. J. C,, Saad, Z. M., Ishak, N. A,, Musa, M. M,, Ibrahim,
N. (2022). Pengantar Psikologi. Kedah: UUM Press.

Diana, R. (2020). Self-healing is knowing your own self. Surabaya: Unesa University Press.

Hasan, A. P. (2017). Terapan konsep kesehatan jiwa Imam Al-Ghazali dalam bimbingan dan konseling
Islam. Jurnal Elektronik  Universitas Sultan Ageng  Tirtayasa, 2(1), 1-13.
https://doi.org/10.30870/jpbk.v2i1.3016
Kemurungan remaja dan kaedah menanganinya menurut perspektif Islam. Journal

Latifi, Z,, Soltani, M., & Mousavi, S. (2020). Evaluation of the effectiveness of self-healing training on
self-compassion, body image concern, and recovery process in patients with skin cancer.
Complementary Therapies in Clinical Practice, 40, 101180.
https://doi.org/10.1016/j.ctcp.2020.101180

Mat Akhir, N. S., & Hanin Hamjah, S. (2007). Riyadah al-nafs menurut al-Ghazali dan aplikasinya dalam
kaunseling di PK MAINS. Jurnal Usuluddin, 26, 45-62..
https://ejournal.um.edu.my/index.php/JUD /article/view/5414

Maulana, H. I., Ahmad, H., Hunainah, & Bachtiar, M. (2024). Studi analisis peran psikologi kognitif dan
humanistik dalam pembelajaran. Jurnal Pendidikan Pancasila dan Kewarganegaraan (Jurnal
PARIS LANGKIS), 5(1), 329-343. https://doi.org/10.37304 /paris.v5i1.17568

Mavatih, F. A. (2021). Psikologi humanistik Abraham Maslow. Jurnal Tana Mana, 2(2), 87-92.
Lampung: STAI Al-Furqan. DOI: https://doi.org/10.33648/jtm.v2i2.171

Md Zin, A. R, Alias, A., & Zakaria, R. (2023). Healing The Invisible Wound. Shah Alam: Karya Bestari

Sdn. Bhd.
Mutohharoh, A. (2022). Self-healing: Terapi atau rekreasi? Journal of Sufism and Psychotherapy, 2(1),
73-88. Semarang: Universitas [slam Negeri Walisongo.

https://doi.org/10.28918/jousip.v2i1.5771

National Health and Morbidity Survey (NHMS). (2012, 2017, 2022). Tinjauan Kesihatan Remaja
(Adolescent Health Survey). Putrajaya: Ministry of Health Malaysia.

Noordin N. Z., & Ab. Rahman, Z. (2017). Perbandingan proses tazkiyah al-nafs menurut Imam al-
Ghazali dan Ibnu Qayyim. Al-Thurath: Journal of al-Quran and al-Sunnah, 2(1), 37-46.
http://journalarticle.ukm.my/13562/1/35-53-1-SM.pdf

Nor Ezdianie, 0., & Mohd Tajudin, N. (2024). Teori Kaunseling Psiko-Spiritual Al-Ghazali: Suatu
Pendekatan Alternatif dalam Intervensi Kaunseling. Global Journal Al-Thaqafah, 9(2), 69-77.
https://doi.org/10.7187/GJAT122019-7
of Islamic Philanthropy & Social Finance, 5(2), 85-98.
https://doi.org/10.24191 /]IPSF/v5n22023 85-98

Sarmani, Y., & Ninggal, M. T. (2008). Teori kaunseling al-Ghazali. Kuala Lumpur: PTS Islamika.

Seligman, M. E. P. (2002). Authentic happiness: Using the new positive psychology to realize your
potential for lasting fulfilment. New York: Free Press.

Seligman, M. E. P. (2011). Flourish: A visionary new understanding of happiness and well-being. New
York: Free Press.

JURNAL AL-HIKMAH: The Journal of Islamic Da’wah 23


https://seminar.utmspace.edu.my/nasdec2008/
https://doi.org/10.22452/usuluddin.vol45no1.1
https://doi.org/10.30870/jpbk.v2i1.3016
https://doi.org/10.1016/j.ctcp.2020.101180
https://ejournal.um.edu.my/index.php/JUD/article/view/5414
https://doi.org/10.37304/paris.v5i1.17568
https://doi.org/10.33648/jtm.v2i2.171
https://doi.org/10.28918/jousip.v2i1.5771
http://journalarticle.ukm.my/13562/1/35-53-1-SM.pdf
https://doi.org/10.24191/JIPSF/v5n22023_85-98

Jurnal al-Hikmah, 17(2): 12-24

Syed Mohsin, S. B. ., Sa’ari, C. Z., Chik, H. ., & Zainuddin, S. I.. (2022). Peranan Muhasabah Al-Nafs (Self-
Evaluation) dalam Menangani Keresahan Spiritual (Spiritual Distress): The Role of Self-
Evaluation (Muhasabah Al-Nafs) in Spiritual Distress. Jurnal Usuluddin, 50(1), 43-68.
https://doi.org/10.22452 /usuluddin.vol50no01.3

Talib, F., Saripudin, A., Hermansyah, C., Appendi, T., Suparman, A., Ruslan, E., & Santana, A. Sunarya
(2018). Self-healing. Bandung: Universitas Islam Bandung.

Zulkipli, S. N., Suliaman, I, Abidin, M. S. Z., Anas, N., Mohamad, M. A., Che Ahmat, A., & Wan Jamil, W. K.
N. (2023). Understanding the rise of teenage depression in Malaysia: Trends, causes, and
societal impact. International Journal of Advanced and Applied Sciences 11 (3), 265-273.
https://doi.org/10.21833/ijaas.2024.03.025

SENARAI PENGARANG

Ainul Syakirah Mohamad Hamidi

Calon Ph.D.

Universiti Sains Islam Malaysia,

71800 Nilai,

Negeri Sembilan, Malaysia.

Email: syakirahainull8@gmail.com [ORCID iD: 0009-0005-2333-4120]

Abdulrahman Alosman (Penulis Penghubung),

Penolong Professor

Department of Arabic Language and Literature, AbdulHamid AbuSulayman Kulliyyah of Islamic
Revealed Knowledge and Human Science,

International Islamic University Malaysia,

53100, Jalan Gombalk,

Selangor, Malaysia.

Email: abdulrahman@iium.edu.my [ORCID iD: 0009-0005-2333-4120].

JURNAL AL-HIKMAH: The Journal of Islamic Da’'wah 24


https://doi.org/10.22452/usuluddin.vol50no1.3
mailto:syakirahainul18@gmail.com
mailto:abdulrahman@iium.edu.my

