
JURNAL AL-HIKMAH: THE JOURNAL OF ISLAMIC DA’WAH  
(e-ISSN: 2462-1242) VOL 1, ISSUE 2, 12-24 
Doi: 10.17576/alhikmah.2025.172/577 

 

This work is licensed under Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License 

ASNAF’S PERCEPTION OF THE IMPLEMENTATION OF THE FOOD BANK PROGRAM BY 
LEMBAGA ZAKAT NEGERI KEDAH  

 
 

Ainul Syakirah Mohamad Hamidi & Abdulrahman Alosman1 
1Corresponding author: abdulrahman@iium.edu.my 

 
 

ABSTRACT: The increasing prevalence of global mental health issues demands a holistic 
approach that encompasses both psychological and spiritual dimensions. Modern psychology 
introduces the concept of self-healing as a self-directed recovery process grounded in cognitive 
awareness and emotional regulation. In contrast, Islam -through the concept of tazkiyah al-nafs 
articulated by al-Imām al-Ghazālī in Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn- emphasises purification of the soul based 
on reliance upon Allah SWT and the strengthening of spiritual practices. This study aims to 
compare both paradigms to understand the philosophical foundations, objectives, and sources of 
healing that shape human well-being. This qualitative study employs document analysis of 
classical Islamic texts and modern psychological literature. A thematic approach is used to identify 
the main constructs, healing mechanisms, and epistemological foundations within both 
frameworks. The analysis reveals that both approaches emphasise inner well-being and emotional 
balance but differ in epistemological orientation. Self-healing is based on self-autonomy, cognitive 
training, and emotional management techniques such as T.H.I.N.K, P.L-E.A.S.E, and A.B.C., whereas 
al-Ghazali’s tazkiyah al-nafs focuses on mujāhadah al-nafs, riyāḍah al-nafs, prayer, remembrance 
(dhikr), repentance (taubah), and qiyām al-layl as mechanisms for spiritual purification. In 
conclusion, self-healing strengthens psychological resilience through self-empowerment, while 
tazkiyah al-nafs establishes spiritual well-being through divine consciousness. The integration of 
both approaches offers a comprehensive psychospiritual well-being model that balances human 
effort with reliance on the Divine. This study is limited to conceptual analysis; future empirical 
research is recommended to assess the effectiveness of this integrative model within Islamic 
educational and therapeutic contexts. 
 

 

KONSEP ‘SELF-HEALING’: PERBANDINGAN INTEGRASI ANTARA AL-IMĀM AL-GHAZALI 
DENGAN PSIKOLOGI KONTEMPORARI 

 
ABSTRAK: Peningkatan isu kesihatan mental global menuntut pendekatan holistik yang 
merangkumi dimensi psikologi dan spiritual. Psikologi moden memperkenalkan konsep self-
healing sebagai proses pemulihan kendiri berasaskan kesedaran kognitif dan kawalan emosi. 
Sebaliknya, Islam melalui gagasan tazkiyah al-nafs oleh al-Imām al-Ghazali dalam Iḥyā’ ‘Ulūm al-
Dīn menekankan penyucian jiwa berasaskan pergantungan kepada Allah SWT dan pengukuhan 
amalan rohani. Kajian ini bertujuan membandingkan kedua-dua paradigma bagi memahami asas 
falsafah, matlamat dan sumber penyembuhan yang membentuk kesejahteraan insan. Kajian ini 
bersifat kualitatif menggunakan analisis dokumen terhadap teks klasik Islam dan sumber 
psikologi moden. Pendekatan analisis tema digunakan untuk mengenal pasti konstruk utama, 
mekanisme penyembuhan dan asas epistemologi dalam kedua-dua kerangka. Analisis 
menunjukkan bahawa kedua-dua pendekatan menekankan kesejahteraan dalaman dan 
keseimbangan emosi, namun berbeza dari segi orientasi epistemologi. Self-healing berteraskan 
autonomi kendiri, latihan kognitif dan teknik pengurusan emosi seperti T.H.I.N.K, P.L-E.A.S.E dan 
A.B.C., manakala tazkiyah al-nafs al-Ghazali menekankan mujāhadah al-nafs, riyāḍah al-nafs, 
solat, zikir, taubat dan qiyām al-layl sebagai mekanisme pemurnian hati. Kesimpulannya, self-
healing memperkukuh daya tahan psikologi melalui keupayaan kendiri, manakala tazkiyah al-
nafs menegakkan kesejahteraan spiritual berasaskan kesedaran ketuhanan. Integrasi kedua-dua 
pendekatan menawarkan model kesejahteraan psikospiritual yang menyeluruh, mengimbangi 
usaha manusia dengan pergantungan kepada Ilahi. Kajian ini terhad kepada analisis konseptual; 
penyelidikan empirikal masa depan disaran menilai keberkesanan model integratif ini dalam 
konteks pendidikan dan terapi Islam.  

 
ARTICLE HISTORY 
 
Received:  
Oct 11, 2025 
 
Accepted:  
Nov 30, 2025 
 
Published:  
Dec 30, 2025 
 
KEYWORDS  
Self-healing, 
tazkiyah al-nafs, al-
Ghazali, 
contemporary 
psychology, 
psychospiritual 
well-being 
 

 
KATA KUNCI: 
Self-healing, 
tazkiyah al-nafs, al-
Ghazali, psikologi 
kontemporari, 
kesejahteraan 
psikospiritual. 
 
To cite: 
Mohamad Hamidi, 
A. I., & Alosman, A. 
R. (2025). The 
Concept of “Self-
Healing”: A 
Comparative 
Integration 
between al-Imām 
al-Ghazālī and 
Contemporary 
Psychology. Jurnal 
Al-Hikmah, 17(2), 
12-24. Doi: 
10.17576/alhikma
h.2025.172/582 
 
 
 
 

mailto:abdulrahman@iium.edu.my


 Jurnal al-Hikmah, 17(2): 12-24 

 

 

13 

  

JURNAL AL-HIKMAH: The Journal of Islamic Da’wah 

PENDAHULUAN 
 

Dalam dekad mutakhir, isu kesihatan mental telah menjadi agenda global yang semakin mendesak 
dan mendapat perhatian serius daripada pelbagai pihak. Kesedaran terhadap kesejahteraan psikologi 
kini dilihat sebagai komponen penting dalam pembangunan insan yang seimbang, bukan sekadar 
aspek perubatan atau klinikal semata-mata. Menurut Rajab dan Sa’ari (2017), seperti yang dipetik 
dalam Zulkipli et al. (2023), pelbagai tinjauan menunjukkan peningkatan ketara dalam masalah 
kemurungan, kebimbangan, tekanan dan gangguan psikosis dalam kalangan masyarakat moden. Data 
Tinjauan Kesihatan dan Morbiditi Kebangsaan (NHMS, 2022) juga memperlihatkan peningkatan 
berterusan kadar kemurungan remaja di Malaysia, daripada 17.7% pada tahun 2012 kepada 18.3% 
pada tahun 2017, dan melonjak kepada 26.9% pada tahun 2022. Angka ini menggambarkan 
keperluan mendesak untuk memahami kesejahteraan mental secara menyeluruh merangkumi 
dimensi emosi, kognitif dan spiritual. 

Dalam Islam, proses pemulihan jiwa dan kesejahteraan dalaman telah lama dibahaskan 
melalui konsep tazkiyah al-nafs iaitu penyucian diri yang berasaskan tauhid dan hubungan rohani 
dengan Allah SWT. Sebaliknya, dalam psikologi moden, konsep pemulihan kendiri atau self-healing 
muncul sebagai pendekatan terapeutik yang menekankan autonomi individu, kekuatan dalaman 
serta keupayaan kognitif dan emosi sebagai sumber penyembuhan (Latifi et al. 2020; Diana, 2020). 
Kedua-dua konsep ini iaitu tazkiyah al-nafs dan self-healing, kelihatan mempunyai tujuan yang sama 
iaitu mencapai kesejahteraan dalaman, namun berbeza dari segi asas epistemologi, falsafah dan 
sumber kekuatan yang menjadi terasnya. Walaupun pelbagai kajian psikologi kontemporari 
berkaitan latihan kawalan emosi dan pengurusan trauma (Md Zin et al, 2023) dan kekuatan dalaman, 
latihan refleksi kendiri (Loyd & Johnson dalam Annisah, 2022; Diana, 2020), kebanyakan 
perbincangan masih tertumpu pada keberkesanan teknik tanpa meneliti falsafah yang mendasarinya. 
Kekurangan kajian yang menghubungkan konsep self-healing dengan perspektif kerohanian Islam 
menimbulkan risiko pencampuradukkan dua kerangka berbeza tanpa memahami asas 
epistemologinya. 

Sehubungan itu, kajian ini bertujuan untuk: (i) menghuraikan konsep self-healing dalam 
psikologi kontemporari yang berasaskan kekuatan dalaman dan autonomi individu; (ii) meneliti 
konsep tazkiyah al-nafs menurut al-Imam al-Ghazali sebagai proses penyucian hati dan pembangunan 
spiritual berasaskan tauhid; dan (iii) menganalisis titik temu serta perbezaan asas antara kedua-dua 
pendekatan tersebut. Perbandingan ini penting bagi mengelakkan konsep sinkretisme yang boleh 
mengaburkan sempadan antara kebergantungan kepada Allah SWT dengan kebergantungan kepada 
diri sendiri. Kajian ini diharap dapat menyumbang kepada pemahaman yang lebih seimbang dan 
holistik mengenai interaksi antara psikologi moden dan spiritual Islam. Melalui analisis perbandingan 
ini, konsep self-healing dapat ditafsir semula dalam kerangka tazkiyah al-nafs, sekaligus 
memperkukuh asas pembangunan psikospiritual Islam yang berpaksikan pergantungan kepada Allah 
sebagai sumber ketenangan dan penyembuhan hakiki. 

 
DEFINISI SELF-HEALING 

 
Konsep self-healing dalam psikologi moden merujuk kepada proses pemulihan kendiri yang berpunca 
daripada potensi dalaman individu tanpa kebergantungan kepada faktor luaran. Menurut Latifi et al. 
(2020) dan Mutohharoh (2022), konsep ini secara formal diperkenalkan oleh Loyd dan Johnson 
sebagai pendekatan pemulihan psikologi yang memberi tumpuan kepada keseimbangan emosi dan 
penyembuhan trauma melalui kesedaran diri (self-awareness), refleksi dalaman dan penerimaan 
pengalaman hidup. Akar teori self-healing berasaskan aliran psikologi humanistik yang dipelopori 
oleh penulisan psikologi barat; seperti: Abraham Maslow dan Carl Rogers. Aliran ini menekankan 
autonomi, kebebasan memilih serta kemampuan individu untuk membina kesejahteraan psikologi 
melalui kekuatan diri sendiri. Dalam kerangka ini, manusia dianggap sebagai makhluk rasional dan 
mampu menentukan arah kehidupannya tanpa bergantung kepada intervensi Ilahi. Oleh itu, 
pemulihan diri difahami sebagai proses dalaman yang digerakkan oleh keinginan untuk mencapai 
keseimbangan emosi dan aktualisasi diri (self-actualization). Pendekatan seperti self-help, cognitive 



Jurnal al-Hikmah, 17(2): 12-24 

14 

 

JURNAL AL-HIKMAH: The Journal of Islamic Da’wah 

behavioural theory, positive psychology, dan mind–body healing didapati dibangunkan atas premis 
yang sama iaitu kepercayaan bahawa manusia memiliki kapasiti semula jadi untuk menyembuhkan 
dirinya melalui kekuatan kognitif dan emosi. 

Perkembangan konsep ini diperluas oleh Martin E. P. Seligman melalui bidang Positive 
Psychology. Dalam karyanya, Seligman (2002 & 2011) menjelaskan bahawa kesejahteraan psikologi 
dapat dicapai melalui pengaktifan lima elemen utama dalam model PERMA: emosi positif (Positive 
Emotion), penglibatan (Engagement), hubungan sosial (Relationships), makna hidup (Meaning), dan 
pencapaian (Accomplishment). Kesemua elemen ini menjadi asas kepada keseimbangan psikologi dan 
ketahanan emosi, sekaligus menjadi tulang belakang kepada pendekatan self-healing moden. Dari 
sudut praktikal, self-healing difahami sebagai usaha berterusan individu untuk memulihkan 
keseimbangan diri, mengurangkan tekanan, serta menstruktur semula pengalaman negatif melalui 
kesedaran dan latihan refleksi. Talib et al. (2018) menjelaskan bahawa self-healing melibatkan 
pengurusan luka emosi, pembebasan perasaan terpendam dan peningkatan kesedaran diri, manakala 
Diana (2020) menekankan bahawa amalan ini menuntut latihan yang konsisten serta disiplin mental 
untuk mencapai kesejahteraan psikologi secara beransur-ansur. 

Namun, dalam kerangka Islam, konsep penyembuhan diri tidak berpaksikan keupayaan 
manusia semata-mata. Ia berasaskan hubungan spiritual dengan Allah SWT sebagai sumber 
ketenangan dan kesejahteraan hakiki. Justeru, konsep tazkiyah al-nafs dalam Islam menekankan 
bahawa kekuatan rohani, ibadah dan muhasabah diri merupakan mekanisme utama penyucian jiwa, 
bukan hanya pengawalan emosi atau latihan mental semata-mata. Oleh itu, memahami perbezaan 
antara self-healing yang berorientasikan humanistik dengan tazkiyah al-nafs yang berteraskan tauhid 
amat penting bagi mengelakkan kekeliruan epistemologi dan konsep sinkretisme dalam kajian 
psikospiritual Islam. 
 

KONSEP SELF-HEALING DARI SUDUT PSIKOLOGI KONTEMPORARI 
 
Konsep self-healing mempunyai hubungan rapat dengan dua cabang utama psikologi, iaitu psikologi 
humanistik dan psikologi kognitif. Dalam psikologi humanistik yang muncul sekitar tahun 1940-an 
sebagai reaksi terhadap aliran psikoanalisis dan behaviorisme, manusia dilihat memiliki potensi 
dalaman yang luas untuk berkembang, memperbaiki diri dan mencapai kesejahteraan psikologi 
(Maulana et al., 2024). Abraham Maslow dan Carl Rogers sebagai tokoh utama aliran ini menekankan 
bahawa manusia memiliki kesedaran diri (self-awareness), kebebasan memilih (free will), serta 
dorongan semula jadi ke arah aktualisasi diri (self-actualization). Proses pembelajaran dan 
penyembuhan menurut aliran ini bertujuan memanusiakan individu dengan membantu mereka 
mengenal dan mengembangkan potensi, keunikan serta pengalaman subjektif masing-masing. 
Prinsip ini selaras dengan asas self-healing yang berteraskan kesedaran diri, penerimaan diri (self-
acceptance), dan usaha memperbaiki diri secara berterusan (Mavatih, 2021). 

Sementara itu, psikologi kognitif pula menekankan aspek pemikiran dan proses mental 
manusia dalam memahami dan mengawal tingkah laku. Aliran ini menjelaskan bagaimana manusia 
memperoleh, memproses, menyimpan serta menggunakan maklumat bagi mengarahkan 
tindakannya (Maulana et al., 2024). Ia memberi tumpuan kepada aspek seperti persepsi, ingatan, 
pemikiran, bahasa, penyelesaian masalah dan pengambilan keputusan. Pendekatan kognitif melihat 
manusia sebagai makhluk rasional yang bertindak berdasarkan tafsiran terhadap dunia sekelilingnya. 
Justeru, gabungan antara perspektif humanistik dan kognitif memberikan pemahaman yang lebih 
menyeluruh terhadap konsep self-healing iaitu proses yang melibatkan kesedaran, pemikiran 
rasional, dan refleksi diri secara aktif serta berterusan. 

Dalam konteks ini, self-healing bukan sekadar teori psikologi, tetapi juga satu bentuk latihan 
psikospiritual yang menuntut kesedaran mendalam terhadap diri dan pengalaman hidup. Dalam 
buku Healing the Invisible Wound karya Ahmad Rostam Md Zin, Alizi Alias, dan Rozanizam Zakaria 
(2023) luka emosi yang tidak kelihatan memerlukan masa, kesabaran, dan rawatan berulang sebelum 
sembuh sepenuhnya. Proses ini diumpamakan seperti luka fizikal yang perlu dibalut, dibersihkan, 
dan disapu ubat berkali-kali sehingga benar-benar pulih. Penulis buku ini memperkenalkan tiga 
teknik utama self-healing yang diaplikasikan dalam konteks psikologi moden, iaitu T.H.I.N.K, PL-EASE, 
dan A-B-C Emotional Regulation. 



 Jurnal al-Hikmah, 17(2): 12-24 

 

 

15 

  

JURNAL AL-HIKMAH: The Journal of Islamic Da’wah 

 
1. Teknik T.H.I.N.K — Mengubah Fikiran Negatif kepada Positif 

 
Teknik ini menekankan proses penstrukturan semula kognitif bagi menggantikan pemikiran negatif 
dengan yang lebih positif dan realistik. Positive thinking menurut psikologi saintifik bukan bermaksud 
memaksa diri untuk berfikiran positif, tetapi melibatkan latihan mental yang konsisten sejak awal 
bagi membentuk gaya berfikir yang seimbang. Komponen T.H.I.N.K terdiri daripada: 
 

Jadual 1: 5 tip untuk menukar fikiran negatif kepada fikiran positif 
 

Kategori Penerangan 

T : Transform 

 
Menukar pemikiran negatif kepada positif secara autentik dan tulen 
(bukan secara memaksa) 
 

H : Highlight 
 
Mengutamakan aspek posotif daripada situasi 
 

I : Interupt 
Menghalang pemikiran negatif dengan teknik relaksasi/distraction 
(contohnya jogging, makan, minum, berbaring atau tidur) 

N : Note 

 
Ambil maklum tentang keperluan pemikiran positif. Contoh: “aku 
perlu susun semula cara berfikir dan bersangka baik terhadap 
Allah, diri dan orang lain” 
 

K : Know 

Ketahui cara-cara memecahkan permasalahan agar menjadi 
kecil.selalunya kita berfikiran negatif kerana pelbagai perkara 
berkecamuk dan berkait-kait (20-30 perkara) sehingga kita tidak 
menemui punca masalah yang sebenarnya . 
Kemudian, emosi akan terganggu dan pemikiran menjadi negatif. 
Apabila kita Berjaya memecahkan masalah kepada A, B, C kita akan 
mampu melihat masalah sebenar dan dapat menyelesaikan satu 
per satu. 

 
 
2. Teknik PL-EASE — Merawat Keresahan dan Ketegangan Diri 

 
Teknik ini menekankan keseimbangan antara kesihatan fizikal, emosi dan gaya hidup. Ia digunakan 
bagi menangani simptom keresahan (anxiety disorder) melalui enam langkah utama: 
 

Jadual 2: Amalan Gaya Hidup Sihat untuk Kesejahteraan Fizikal dan Mental (PL-EASE) 
Kategori Penerangan 

PL: PhysicaL 
Health 
(Kesihatan 
fikizikal) 

 
Kesihatan fizikal sangat penting, jika kita mengalami masalah 
kesihatan. Oleh itu, pastikan ia dirawat dengan baik.  
Penyakit seperti darah tinggi dan kencing manis meningkatkan 
risiko untuk dapat serangan anxiety. Ini menunjukkan kesihatan 
fizikal dan kesihatan mental saling berkait.  
 

E: Eats Well 
(Makanan 
seimbang)  

Makan dengan cara baik mengikut jadual, berdasarkan formula dari 
Kementerian Kesihatan Malaysia : suku,suku, separuh.  
Suku – karbohidrat 
Suku – protein  
Separuh – buah dan sayuran  



Jurnal al-Hikmah, 17(2): 12-24 

16 

 

JURNAL AL-HIKMAH: The Journal of Islamic Da’wah 

Makanan segera menyebabkan badan kita tidak mendapat zat 
nutrisi yang baik, seterusnya membawa kepada lemah badan dan 
tidak bertenaga. Makanan yang terlalu tinggi atau rendah 
kandungan gula boleh menyebabkan kite manjadi cepat cemas. 
 

A: Avoid Drugs 
and Alcohol 
(Elakkan Dadah 
dan Alkohol) 

 
Elakkan daripada mengambil apa sahaja bahan yang boleh 
mendatangkan kemudaratan pada diri. Apatah lagi bahan-bahan 
terlarang setiap alkohol, dadah dan rokok. Rokok mengandungi 
bahan yang dipanggil Nikotin. Ia akan membuat kita ketagihan untuk 
merokok apabila berada dalam keadaan tekanan dan kemurungan.  
 

S: Sleep Well 
(Tidur yang 
Sempurna)  

Mengamalkan kitaran tidur yang baik (sleep hygiene); menjaga 
jadual dan kitaran tidur yang baik akan mempengaruhi hormon 
serta mampu memberi kesan kepada emosi kita. 
 

E: Exercise  
(Bersenam) 

Hanya sedikit sahaja rakyat Malaysia yang bersenam dan ini 
merupakan antara punca mengapa masih ramai yang mengalami 
masalah kesihatan mental.  
Apabila tidak melakukan apa-apa aktiviti fizikal, tubuh kita akan 
cenderung untuk tidak sihat. Ini membuatkan kita lebih mudah 
terdedah dengan masalah kesihatan mental dan lain-lain. 
Apabila bergerak aktif, badan akan merembeskan hormon 
endorfina. Ia juga dipanggil sebagai hormon bahagia kerana akan 
mewujudkan perasaan positif dan bahagia. Oleh itu, amalkan 
bersenam secara berkala supaya hormon tersebut dapat 
dirembeskan. Apa sahaja jenis senaman boleh dilakukan sama ada 
ringan atau berat dan ia bergantung kepada minat individu.  
 

 
Pendekatan PL-EASE menggabungkan aspek biologi, psikologi dan gaya hidup bagi 

menghasilkan kesejahteraan menyeluruh yang berpanjangan. 
 
3. Teknik A-B-C — Pengurusan Emosi Secara Sedar 

 
Teknik ini menumpukan kepada pembangunan kesedaran emosi dan kecekapan kendiri dalam 
mengurus tekanan hidup. Ia terdiri daripada tiga elemen utama: 
 

• A (Accumulate Positivity): Mengumpul pengalaman dan kenangan positif sebagai tenaga 
emosi yang membantu menghadapi gangguan jiwa. 

• B (Behaviour Mastery): Membangun kemahiran diri bagi menambah keyakinan dan rasa 
berdaya upaya (self-efficacy). 

• C (Coping Ahead): Melakukan refleksi dan muhasabah terhadap pengalaman lampau sebagai 
panduan menghadapi cabaran masa depan. 
 
Menurut teori Dialectical Behavior Therapy (DBT), proses mengumpul pengalaman positif ini 

membentuk “tangki emosi” yang berfungsi menstabilkan individu apabila berdepan tekanan atau 
kesedihan. Tiga teknik di atas ini berpaksikan teori self-driven oleh Carl Rogers (Abdul Jalil et al., 
2017) yang menegaskan bahawa pemulihan dan pembangunan diri bergantung sepenuhnya kepada 
motivasi serta kesedaran kendiri individu. Rogers mendefinisikan konsep kendiri sebagai: 

“An organized, fluid, but consistent conceptual pattern of perceptions of characteristics and 
relationships of the ‘I’ or the ‘me’, together with values attached to these concepts.” 

Pandangan ini menggambarkan manusia sebagai entiti yang memiliki keupayaan semula jadi 
untuk menyusun semula pengalaman dan mengawal emosi melalui kekuatan psikologi dalaman. 



 Jurnal al-Hikmah, 17(2): 12-24 

 

 

17 

  

JURNAL AL-HIKMAH: The Journal of Islamic Da’wah 

Bahadin (2018) menegaskan bahawa psikologi sendiri berfungsi sebagai ilmu yang berusaha 
memahami, meramal dan mempengaruhi tingkah laku manusia secara saintifik bagi membantu 
individu menyelesaikan masalah kehidupan. Namun, konsep ini berbeza dengan pandangan Islam 
yang menolak kebergantungan mutlak kepada kekuatan manusia semata-mata. Dalam kerangka 
Islam, setiap proses penyembuhan diri harus berpaksikan kesedaran tauhid bahawa Allah SWT ialah 
sumber sebenar ketenangan dan kesejahteraan jiwa. Oleh itu, integrasi antara usaha kendiri dan 
pergantungan kepada Tuhan melahirkan pendekatan self-healing yang lebih holistik menyatukan 
dimensi psikologi, spiritual dan etika dalam membentuk kesejahteraan manusia sejati. 

 
 
 

KONSEP TAZKIYAH AL-NAFS MENURUT AL-IMAM AL-GHAZALI 
 
Al-Imam al-Ghazali menekankan bahawa hati merupakan teras utama dalam kehidupan manusia, 
kerana melaluinyalah martabat insan diangkat di dunia dan di akhirat. Hati berfungsi mengesan 
hakikat-hakikat yang abstrak dan subjektif, dan menjadi alat untuk mencapai maʿrifah kepada Allah 
SWT. Justeru, manusia menurut al-Ghazali menyediakan dirinya untuk mengenal Tuhan melalui hati. 
Hal ini selari dengan penegasan Sarmani & Ninggal (2008) tentang kepentingan memahami persoalan 
hati sebagai asas untuk manusia mengenal diri dan Penciptanya. Pepatah Arab turut menyatakan: 
“Apa yang lahir dari bibir akan sampai ke telinga, tetapi apa yang lahir dari hati akan sampai ke hati,” 
menggambarkan kedudukan hati sebagai pusat keikhlasan dan hakikat diri. Dalam Islam, kesahan 
amal ibadah bukan hanya bergantung pada bentuk zahir seperti solat, sedekah, puasa, zakat dan haji, 
tetapi juga bergantung pada niat yang tersimpan dalam hati. Ini membuktikan bahawa sifat dan nilai 
insan tidak boleh diukur pada lahiriah semata-mata, sebaliknya perlu dilihat dari dimensi spiritual. 
Ia selaras dengan fitrah manusia yang terbina daripada roh dan jasad; apabila seseorang mengenal 
hakikat dirinya, maka terbukalah jalan untuk mengenal Allah SWT. 

Ungkapan al-Ghazali bahawa perbahasan tentang hati dan sifat-sifatnya merupakan “pokok 
agama” dan “sendi jalan orang-orang yang menuju kepada Allah” menzahirkan bahawa hati ialah 
pusat tumpuan tazkiyah. Dalam Iḥyā’ ʿUlūm al-Dīn (al-Ghazali, 2004), beliau menghuraikan secara 
terperinci bahawa aspek dalaman manusia meliputi jiwa, roh dan akal mempengaruhi sifat dan 
tingkah laku luaran. Nor Ezdianie & Mohd Tajudin (2019) merumuskan bahawa pencapaian martabat 
insān kāmil menurut al-Ghazali terhasil melalui kesepaduan empat unsur utama: qalb, rūḥ, nafs dan 
ʿaql dalam diri manusia. Hasan (2017) menegaskan bahawa keempat-empat unsur ini berinteraksi 
secara dinamik, bukan statik. Dalam Iḥyā’ ʿUlūm al-Dīn, istilah hati (al-qalb), roh (al-rūḥ), nafsu (al-
nafs) dan akal (al-ʿaql) masing-masing mempunyai dua dimensi, iaitu zahir (fizikal) dan batin 
(rohani). Hakikat insan yang sebenar terletak pada dimensi rohaninya yang menjadi alat maʿrifah 
kepada Allah SWT. 

 
a) Peranan hati (al-Qalb) 

Hati mempunyai dua makna: pertama, hati jasmani iaitu segumpal daging di dalam dada yang 
mengandungi darah; kedua, hati rohani (laṭīfah rabbāniyyah rūḥāniyyah) yang menjadi pusat 
kesedaran rohani. Hati rohani inilah hakikat manusia yang sebenar, yang memancar melalui wajah, 
tingkah laku dan interaksi sosial (Sarmani & Ninggal, 2008). Hati yang hidup dan bersih menjadi asas 
kepada pembentukan akhlak mahmudah dan kesedaran diri yang seimbang. 

 
b) Dimensi roh (al-Rūḥ) 

Roh juga memiliki dua pengertian: sebagai jisim halus yang menggerakkan jasad, dan sebagai al-
laṭīfah al-ʿālimah yang melampaui batas akal dalam memahami hakikat yang lebih tinggi. Roh 
menghubungkan manusia dengan alam ghaib dan menjadi medium untuk mengenal Allah SWT secara 
batin. 

 
c) Nafsu dan tahap-tahapnya (al-Nafs) 

Nafsu merujuk kepada dorongan marah dan syahwat. Dalam tasawuf, para sufi digalakkan untuk 
memerangi hawa nafsu melalui mujāhadah al-nafs. Al-Qur’an menggambarkan beberapa darjat nafsu: 



Jurnal al-Hikmah, 17(2): 12-24 

18 

 

JURNAL AL-HIKMAH: The Journal of Islamic Da’wah 

al-nafs al-muṭmaʾinnah yang tenang di bawah perintah Allah (al-Fajr: 27–30), al-nafs al-ammārah bi 
al-sū’ yang cenderung kepada dosa, dan al-nafs al-lawwāmah yang mencela diri ketika tergelincir. 
Nafsu yang dikawal dan dibimbing menjadi asas pembentukan jiwa yang bersih, stabil dan mantap. 

d) Peranan akal (al-ʿAql) 
Akal ditakrifkan sebagai pengetahuan dan kesedaran tentang hakikat sesuatu perkara yang 
tersimpan dalam qalb. Akal merupakan al-laṭīfah yang membolehkan manusia membezakan antara 
baik dan buruk, menilai tindakan serta memahami hukum Allah SWT (Abdul Ghani & Abu Mansor, 
2017). Hati jasmani berfungsi sebagai pusat pentadbiran bagi al-laṭīfah al-ʿālimah yang 
menggerakkan jasad, menunjukkan interaksi rapat antara dimensi fizikal dan spiritual. 

Daripada himpunan definisi ini, jelas bahawa al-Ghazali amat menitikberatkan peranan hati 
sebagai pusat pembinaan jiwa. Walaupun aspek fizikal dan spiritual saling berkait, fokus utama 
tazkiyah ialah pembangunan rohani. Kajian-kajian kontemporari turut menunjukkan bahawa amalan 
kerohanian meneguhkan jiwa, dan keserasian antara fungsi mental serta spiritual dapat dilihat 
melalui kesejahteraan emosi dan sosial (Hasan, 2017; Sarmani & Ninggal, 2008). Berdasarkan 
kerangka ini, para pengkaji merumuskan beberapa kaedah tazkiyah al-nafs menurut al-Ghazali yang 
berperanan dalam pemulihan rohani. Beliau menggabungkan pelbagai bentuk latihan spiritual 
berasaskan keseimbangan rohani untuk membentuk jiwa yang cekal. Asas kepada pendekatan 
tersebut ialah dua prinsip utama: mujāhadah al-nafs dan riyāḍah al-nafs (Hasan, 2017). 

 
1. Mujāhadah al-Nafs 

Mujāhadah berasal daripada kata kerja jāhada yang berkait dengan konsep jihad, iaitu bersungguh-
sungguh sehingga mencapai matlamat. Mujāhadah al-nafs ialah usaha bersungguh-sungguh melawan 
hawa nafsu, khususnya sifat dan perlakuan buruk yang didorong oleh nafsu ammarah. Individu yang 
benar-benar bermujahadah layak dianugerahkan maʿrifah yang lebih hakiki tentang Allah dan 
kebesaran-Nya. Firman Allah SWT: 
 

 ﴾ نَ مُحْسِنِي 
ْ
مَعَ ال

َ
َ ل

َّ
 اللَّ

َّ
ا وَإِن

َ
ن
َ
هُمْ سُبُل

َّ
هْدِيَن

َ
ن
َ
ا ل
َ
وا فِين

ُ
د
َ
ذِينَ جَاه

َّ
 ﴿وَال

 
Maksudnya: Dan orang-orang yang berjihad untuk (mencari keredaan) Kami, benar-benar akan Kami 
tunjukkan kepada mereka jalan-jalan Kami; dan sesungguhnya Allah benar-benar bersama orang-
orang yang berbuat baik. (al-ʿAnkabūt: 69) 

 
Al-Ghazali sebagaimana dinukilkan oleh Sarmani & Ninggal (2008) menjelaskan bahawa Allah 

menggantungkan hidayah pada perbuatan jihad. Mereka yang paling besar mujahadahnya adalah 
yang paling banyak mendapat hidayah. Jihad yang paling utama ialah jihad melawan nafsu, syahwat, 
godaan syaitan dan tarikan duniawi. Sesiapa yang bersungguh-sungguh dalam jihad ini akan 
ditunjukkan jalan keredaan Allah yang menghantarnya ke syurga, manakala mereka yang 
meninggalkan jihad akan terhalang daripada hidayah. 

 
2. Riyāḍah al-Nafs 

Riyāḍah al-nafs ialah latihan jiwa secara beransur-ansur ke arah kebaikan sehingga perkara yang 
pada awalnya berat menjadi mudah dilakukan. Mat Akhir & Hanin Hamjah (2007) menghuraikan 
definisi riyāḍah seperti berikut: 
 

جِ إِ  رِي    ْ
ْ
د
َّ
فِ وَالت

ْ
ط
ُّ
قِيْلِ بِالل

َّ
 الث

َ
فِيفِ إِلَ

َ
لِهَا مِنَ الخ

ْ
ق
َ
ِ وَن ي 

َ
 الخ

َ
سِ عَلَ

ْ
ف
َّ
مرِينُ الن

َ
وَ ت

ُ
 ه
ُ
ة
َ
يَاض هُ  الرِّ

َ
د
ْ
 عِن

َ
ان
َ
ُ مَا ك ْ ةٍ يَصِي 

َ
 حَال

َ
َ إِلَ ي ِ

ق 
َ
 يَرْت

ْ
ن
َ
 أ
َ

لَ
ا
ً
ن يِّ
َ
 ه

ا
ا سَهْلً

ًّ
اق
َ
عْمَالِ ش

َ
حْوَالِ وَالأ

َ
 مِنَ الأ

Maksudnya: al-Riyāḍah ialah latihan jiwa ke arah kebaikan dengan memindahkannya daripada 
perkara yang ringan kepada yang berat secara lembut dan bertahap, sehingga sampai ke satu keadaan 
di mana perkara yang pada awalnya dirasakan sukar menjadi mudah lagi ringan. 

 
Al-Ghazali menjelaskan bahawa latihan ini memang sukar pada peringkat awal, namun 

memberi kesan besar kepada pembentukan jiwa. Seseorang akan semakin membenci sifat tercela dan 
bersungguh-sungguh mempraktikkan sifat terpuji sehingga ia menjadi tabiat yang kekal. Beliau juga 
melihat riyāḍah al-nafs sebagai proses membersihkan jiwa daripada akhlak buruk sambil 



 Jurnal al-Hikmah, 17(2): 12-24 

 

 

19 

  

JURNAL AL-HIKMAH: The Journal of Islamic Da’wah 

menghiasinya dengan akhlak mulia. Mat Akhir & Hanin Hamjah (2007) mengaitkan proses ini dengan 
konsep al-taḥallī, iaitu menghiasi batin dengan sifat-sifat terpuji untuk mendekatkan diri kepada 
Allah SWT. Seterusnya, al-Ghazali membahagikan proses riyāḍah al-nafs kepada tiga peringkat utama: 
memantapkan keimanan, mempertingkatkan ibadah, dan mengaplikasikan sifat-sifat mahmudah 
dalam jiwa (Noordin & Ab. Rahman, 2017). 

 
a) Memantapkan keimanan 

Keimanan merupakan asas kehidupan manusia. Individu yang memiliki aqidah yang kukuh 
memahami tujuan hidupnya, lalu tidak berasa terasing dalam kewujudan di dunia. Hal ini selaras 
dengan firman Allah SWT: 
 

وبُ﴾
ُ
ل
ُ
ق
ْ
نُّ ال ِ

مَي 
ْ
ط
َ
ِ ت

َّ
رِ اللَّ

ْ
 بِذِك

َ
لَ
َ
ِ ۗ أ

َّ
رِ اللَّ

ْ
هُمْ بِذِك وب  ُ

ُ
ل
ُ
نُّ ق ِ

مَي 
ْ
ط
َ
وا وَت

ُ
ذِينَ آمَن

َّ
 ﴿ال

Maksudnya: (Iaitu) orang-orang yang beriman dan hati mereka menjadi tenteram dengan mengingati 
Allah. Ketahuilah, dengan mengingati Allah hati menjadi tenteram. (al-Raʿd: 28) 

 
Menurut Abdul Ghani & Abu Mansor (2017), al-Ghazali menekankan kepentingan memahami 

dan meyakini makna syahadah bahawa tiada Tuhan selain Allah dan Muhammad ialah Rasul-Nya. 
Keyakinan ini melindungi seseorang daripada pengaruh ajaran sesat dan bidʿah, serta mengandungi 
keimanan terhadap zat, sifat dan perbuatan Allah SWT, kebenaran Rasul SAW serta perkara-perkara 
samʿiyyāt seperti kehidupan selepas mati, alam kubur, timbangan amal, titian, syurga dan neraka. 
Keimanan mendalam terhadap hakikat ini menumbuhkan ketaatan dalam hati dan memotivasikan 
seseorang untuk beribadah dengan penuh pengharapan dan takut kepada pembalasan Allah SWT (al-
Ghazali, 2004). 

 
b) Mempertingkatkan ibadah 

Dalam Iḥyā’ ʿUlūm al-Dīn, Minhāj al-ʿĀbidīn dan Ayyuhā al-Walad, al-Ghazali menekankan ibadah 
sebagai jalan utama penyucian jiwa. Ibadah dimulakan dengan kebersihan zahir melalui penggunaan 
air, tetapi matlamat akhirnya ialah penyucian batin dan rahsia hati (al-sarāʾir). Solat merupakan asas 
terpenting dalam pembentukan kerohanian kerana ia menguatkan keyakinan dan mendekatkan 
hamba kepada Allah SWT. Setiap komponen solat meliputi azan, takbir, rukuk, sujud, tasyahhud, solat 
fardu dan sunat, serta solat berjemaah – mempunyai rahsia tersendiri dalam pembersihan jiwa. 
Namun, kesan ini hanya tercapai apabila solat dilakukan dengan khusyuk, ikhlas, kehadiran hati dan 
kefahaman terhadap bacaan. Abdul Ghani & Abu Mansor (2017), menjelaskan bahawa khusyuk lahir 
daripada iman, pengagungan kepada Allah, rasa takut dan harap, kesedaran terhadap kelemahan diri 
serta keinsafan bahawa Allah mengetahui segala rahsia hati. Inilah solat yang disebut al-Qur’an 
sebagai pencegah daripada perbuatan keji dan mungkar. 

Puasa pula berperanan sebagai benteng daripada hawa nafsu, menguatkan kerohanian dan 
menenteramkan jiwa. Al-Ghazali (2004) membahagikan puasa kepada tiga peringkat: puasa umum 
(menahan perut dan kemaluan), puasa khusus (menahan anggota daripada dosa), dan puasa khusus 
al-khusus (membersihkan hati daripada cita-cita duniawi dan memusatkan amal kepada Allah SWT). 
Tujuan tertinggi puasa ialah melemahkan hawa nafsu sehingga jiwa mencapai takwa. 

Tilawah al-Qur’an menurut al-Ghazali memerlukan penghayatan sepuluh ciri batin, antaranya 
memahami keagungan kalam Allah, menghadirkan hati, bertadabbur, mengelakkan penghalang 
kefahaman, mengkhususkan ayat kepada diri dan membiarkan ayat memberi kesan pada hati. Abdul 
Ghani & Abu Mansor (2017) menyatakan bahawa pembaca yang benar-benar menghayati al-Qur’an 
akan berdoa dan mengharap ketika membaca ayat rahmat, serta merasa takut dan memohon 
keampunan ketika membaca ayat ancaman, seolah-olah ayat tersebut ditujukan terus kepadanya. 
Dalam al-Iḥyā’, al-Ghazali turut menekankan kepentingan zikir, doa, wirid dan qiyām al-layl sebagai 
kesinambungan amalan hati selepas al-Qur’an (Abdul Ghani & Abu Mansor, 2017). Amalan-amalan ini 
menghidupkan ḥablun min Allāh, menjadikan manusia sentiasa dalam jagaan dan hidayah Allah SWT, 
lalu mempengaruhi tabiat dan akhlak zahir. 

 
c) Mengaplikasikan sifat-sifat mahmudah dalam jiwa 



Jurnal al-Hikmah, 17(2): 12-24 

20 

 

JURNAL AL-HIKMAH: The Journal of Islamic Da’wah 

Menurut al-Ghazali (2004), akhlak ialah keadaan yang mengakar dalam jiwa (ḥālah nafsiyyah) dan 
menghasilkan perbuatan dengan mudah tanpa perlu berfikir panjang. Akhlak yang lurus lahir 
daripada jiwa rohani yang sihat, manakala penyimpangan akhlak merupakan kesan penyakit hati. 
Oleh kerana setiap manusia mempunyai penyakit hati, al-Ghazali menegaskan bahawa rawatan perlu 
disegerakan agar tidak membarah dan berlapis-lapis. Beliau menjelaskan bahawa pembentukan 
akhlak yang baik bergantung kepada kawalan empat kekuatan utama: kekuatan ilmu, marah, nafsu 
syahwat dan keadilan. Kekuatan ilmu melahirkan ḥikmah, iaitu kemampuan membezakan yang benar 
dan batil. Kekuatan marah yang ditundukkan oleh akal dan agama melahirkan sifat syajāʿah (berani 
pada tempatnya), manakala nafsu syahwat yang dikawal melahirkan ʿiffah (menjaga kehormatan). 
Kekuatan keadilan pula menyeimbangkan marah dan syahwat di bawah bimbingan hikmah (al-
Ghazali, 2004). Berdasarkan ini, beliau menyatakan bahawa ḥikmah, syajāʿah, ʿiffah dan ʿadl 
merupakan induk segala akhlak terpuji. 

Proses pembaikan akhlak berkaitan rapat dengan rawatan jiwa, iaitu menghapuskan sifat keji 
sambil menghiasi jiwa dengan sifat mulia. Al-Ghazali (2004) menegaskan bahawa kesihatan jiwa 
dicapai melalui latihan berterusan. Riyāḍah al-nafs ialah proses melatih jiwa secara bertahap 
sehingga kebajikan menjadi tabiat semula jadi. Konsep ini hampir dengan al-taḥallī, iaitu menghiasi 
jiwa dengan sifat mahmudah sehingga seseorang itu mencintai perbuatan baik dan berasa terseksa 
apabila melakukan keburukan. Apabila sifat mulia menjadi kebiasaan, amalan akhlak terpuji akan 
menjadi mudah dan ringan untuk diamalkan. 

Berdasarkan keseluruhan perbahasan, konsep tazkiyah al-nafs menurut al-Ghazali bermula 
dengan pengukuhan amalan kerohanian seperti solat, puasa, tilawah al-Qur’an, zikir, wirid dan qiyām 
al-layl sebagai medium penyucian hati. Hati yang bersih akan melahirkan jiwa yang kuat, dan jiwa 
yang kuat memampukan seseorang menghadapi beban hidup dengan tenang. Dalam pendekatan ini, 
manusia dibina dari aspek batin sehingga wujud keyakinan yang tinggi kepada Allah SWT sebagai 
Pengatur kehidupan. Apabila keresahan dan kesusahan diserahkan kepada-Nya, manusia 
memperoleh ketenangan melalui kekuatan hati yang yakin kepada Pencipta. 

 
PERBANDINGAN ANTARA SELF-HEALING DENGAN TAZKIYAH AL-NAFS 

 
Dapatan kajian menunjukkan bahawa kedua-dua pendekatan, iaitu self-healing dalam psikologi 
moden dan tazkiyah al-nafs menurut al-Ghazali, sama-sama menekankan kepentingan kesejahteraan 
dalaman serta usaha memperbaiki keadaan jiwa. Namun demikian, kedua-duanya berbeza secara 
mendasar dari segi falsafah, matlamat dan sumber penyembuhan. Perbezaan ini menggambarkan 
pertembungan dua epistemologi yang berlainan: psikologi Barat yang bersifat antroposentrik, dan 
pendekatan al-Ghazali yang bersifat teosentrik. Jika psikologi moden menempatkan manusia sebagai 
subjek autonomi yang menjadi pusat rujukan pemulihan, al-Ghazali pula menegaskan bahawa 
pemulihan jiwa hakikatnya bermula daripada hubungan seorang hamba dengan Khāliq sebagai 
sumber hidayah, ketenangan dan penyembuhan sejati. Perbezaan ini dapat dilihat dalam jadual 
berikut: 

 
Jadual 3: Perbezaan epistemologi antara self-healing dan tazkiyah al-nafs 

 
Aspek 
 

Psikologi Moden (self-
healing) 

Al-Ghazali (Tazkiyah al-
Nafs) 

Falsafah/ 
Worldview 

Antroposentrik – manusia 
sebagai agen autonomi 
(Maslow, Rogers) 

Teosentrik – manusia 
bergantung kepada hidayah 
Allah (al-Ghazali, Syed 
Mohsin, et al., 2022) 
 

Matlamat Kesejahteraan psikologi, 
pengurusan emosi, pemulihan 
trauma 
 

Qurbah ilallah, penyucian hati, 
kesejahteraan rohani 



 Jurnal al-Hikmah, 17(2): 12-24 

 

 

21 

  

JURNAL AL-HIKMAH: The Journal of Islamic Da’wah 

Sumber 
penyembuhan 

Kekuatan dalaman, latihan 
mental, teknik regulasi emosi, 
sokongan sosial (Md Zin, et al., 
2023) 

Hidayah dan pertolongan 
Allah, amalan ibadah, 
mujahadah, riyadah, 
muhasabah (Syed Mohsin, et 
al., 2022) 
 

Teknik/ 
Amalan 

PL-EASE, ABC, journaling, 
mind–body practice, self-care 
(Md Zin et al., 2023) 
 
 

Solat, zikir, tadabbur, 
muhasabah, taubat, qiyam al-
lail (Syed Mohsin, et al., 2022; 
Sarmani & Ninggal, 2008) 

 
 
Jadual di atas menjelaskan perbezaan mendasar antara epistemologi self-healing dalam 

psikologi moden dan tazkiyah al-nafs menurut al-Ghazali. Walaupun kedua-dua pendekatan sama-
sama menekankan kesejahteraan dalaman dan pemulihan jiwa, asas falsafah serta sumber 
penyembuhan yang menjadi tunjangnya berbeza secara jelas. Psikologi moden berorientasikan 
pendekatan kognitif-emosi yang menumpukan kepada autonomi kendiri dan keupayaan manusia 
mengurus tekanan hidup melalui kekuatan dalaman. Sebaliknya, tazkiyah al-nafs menumpukan 
kepada pembangunan rohani yang berasaskan adab rubūbiyyah (pengakuan terhadap keagungan 
Allah sebagai Tuhan) dan ʿubūdiyyah (penyerahan diri sepenuhnya sebagai hamba), bagi mencapai 
ketenangan dan kesejahteraan hakiki melalui hubungan dengan Allah SWT. 

Pendekatan ini menunjukkan bahawa setiap teknik atau amalan, sama ada daripada 
perspektif psikologi moden mahupun perspektif Islam, memiliki fungsi pemulihan yang tersendiri. 
Psikologi moden menumpukan perhatian kepada pengurusan emosi dan pemulihan mental melalui 
pendekatan kognitif dan tingkah laku, manakala tazkiyah al-nafs menurut al-Ghazali menitikberatkan 
penyucian hati serta pengukuhan hubungan hamba dengan Allah SWT sebagai sumber ketenangan 
dan kesejahteraan rohani. Oleh itu, perbandingan ini memperjelas titik persamaan dan perbezaan 
asas antara kedua-dua pendekatan, sekali gus menegaskan bahawa integrasi antara self-healing dan 
tazkiyah al-nafs dapat melahirkan suatu pendekatan holistik yang memperkukuh kesejahteraan jiwa 
secara seimbang dari dimensi psikologi dan spiritual. 

Dari segi teknik, dapatan kajian menunjukkan bahawa proses pemulihan jiwa dalam kedua-
dua pendekatan menuntut latihan berterusan yang dilaksanakan secara konsisten dalam kehidupan 
seharian. Dalam psikologi moden, latihan kesabaran, refleksi diri dan pengurusan emosi dikenal pasti 
sebagai komponen utama self-healing yang membantu individu mengawal tekanan serta membentuk 
daya tahan psikologi (Md Zin, et al., 2023). Sebaliknya, al-Ghazali menekankan amalan kerohanian 
yang berterusan seperti solat, zikir, tadabbur, muḥāsabah, taubat dan qiyām al-layl sebagai 
mekanisme penyucian hati dan pembangunan rohani (Syed Mohsin, et al., 2022; Sarmani & Ninggal, 
2008). Kedua-dua pendekatan ini menunjukkan bahawa kesejahteraan jiwa memerlukan disiplin 
latihan berterusan yang menggabungkan aspek kognitif, emosi dan spiritual sebagai asas pemulihan 
yang menyeluruh. 

Selain itu, aspek self-care dalam psikologi moden seperti pengambilan makanan seimbang, 
tidur mencukupi, aktiviti fizikal dan penghindaran bahan berbahaya turut selari dengan prinsip 
riyāḍah al-nafs yang digariskan oleh al-Ghazali, iaitu menjaga kesihatan fizikal sebagai asas kekuatan 
rohani. Kedua-dua pendekatan ini mengiktiraf hubungan erat antara kesejahteraan fizikal, mental 
dan spiritual dalam membentuk daya tahan dalaman individu. Tambahan pula, kesedaran terhadap 
emosi sendiri merupakan elemen penting dalam kedua-dua sistem: psikologi moden menekankan 
penerimaan dan regulasi emosi sebagai langkah pengurusan trauma (Md Zin, 2023), manakala al-
Ghazali menekankan penyucian hati sebagai jalan menuju maʿrifah dan kesejahteraan rohani 
(Sarmani & Ninggal, 2008). 

Perbandingan ini memperlihatkan bahawa walaupun terdapat titik persamaan dari segi fokus 
terhadap pengurusan dalaman, kedua-dua pendekatan berbeza dari segi falsafah, matlamat, sumber 
penyembuhan dan teknik pelaksanaannya. Self-healing dalam psikologi moden berorientasikan 
autonomi kendiri serta teknik kognitif-emosi bagi menangani trauma dan tekanan hidup, manakala 



Jurnal al-Hikmah, 17(2): 12-24 

22 

 

JURNAL AL-HIKMAH: The Journal of Islamic Da’wah 

tazkiyah al-nafs menurut al-Ghazali menekankan pengabdian diri kepada Allah SWT sebagai sumber 
ketenangan hakiki. Integrasi antara kedua-dua perspektif ini mampu melahirkan pendekatan holistik 
yang menggabungkan kekuatan usaha kendiri dengan kesedaran ketuhanan, sekali gus 
memperkukuh kesejahteraan jiwa manusia secara menyeluruh. Unsur seperti kesedaran diri (self-
awareness), pengurusan emosi (emotional regulation), dan refleksi kendiri (self-reflection) dalam 
psikologi moden boleh digunakan sebagai alat, tetapi perlu diselarikan dari segi niat dan tujuan 
dengan psikologi Islam. Dalam Islam, refleksi kendiri bukan sekadar analisis diri, tetapi penilaian 
untuk memperbaiki hubungan dengan Allah. Manakala, pengurusan emosi bukan sekadar kawalan 
psikologi, tetapi penyucian hati daripada ghadhab, hasad, riya’, dan takabbur. Dengan kata lain, 
psikologi memberi teknik, tetapi al-Ghazali memberi makna dan tujuan. 
  

KESIMPULAN 
 
Secara keseluruhannya, kajian ini menegaskan bahawa konsep self-healing dalam psikologi moden 
dan tazkiyah al-nafs menurut al-Ghazali mempunyai matlamat yang sama, iaitu untuk mencapai 
kesejahteraan dalaman dan kestabilan jiwa, namun berbeza dari segi asas epistemologi, falsafah dan 
sumber penyembuhan. Psikologi moden berasaskan pandangan antroposentrik yang menekankan 
kekuatan kendiri, latihan kognitif serta kawalan emosi sebagai jalan pemulihan diri, sedangkan 
pendekatan al-Ghazali bersifat teosentrik yang berasaskan kebergantungan mutlak kepada Allah 
SWT melalui amalan rohani, penyucian hati dan pengukuhan hubungan dengan Pencipta. Pendekatan 
al-Ghazali menerusi tazkiyah al-nafs menawarkan dimensi yang lebih menyeluruh kerana 
menggabungkan aspek intelektual, emosi dan spiritual secara seimbang, menjadikannya kerangka 
yang relevan dalam menangani isu psikospiritual manusia kontemporari. Integrasi kedua-dua 
pendekatan iaitu psikologi moden dan kerohanian Islam diyakini mampu melahirkan model 
kesejahteraan jiwa yang lebih holistik, berpaksikan usaha kendiri namun tetap tertambat pada 
kesedaran ketuhanan. 

Dari sudut limitasi, kajian ini bersifat konseptual dan tidak melibatkan pengujian empirikal 
terhadap keberkesanan amalan tazkiyah al-nafs berbanding teknik self-healing psikologi moden. 
Perbincangan juga terhad kepada karya al-Ghazali tanpa meneliti secara mendalam pandangan tokoh 
sufi lain seperti al-Rāghib al-Iṣfahānī atau Ibn Qayyim al-Jawziyyah yang turut memperkaya wacana 
penyucian jiwa. Oleh itu, disarankan agar kajian lanjutan dilakukan secara empirikal melalui 
pendekatan kualitatif atau kuantitatif untuk menilai kesan amalan tazkiyah al-nafs terhadap 
kesejahteraan psikologi dalam konteks masyarakat moden. Kajian masa depan juga boleh meneliti 
kemungkinan pembentukan model integratif Islamic Self-Healing Framework berasaskan prinsip 
tazkiyah al-nafs dan elemen psikologi positif bagi memperkukuh aplikasi pendidikan, kaunseling dan 
intervensi kesihatan mental dalam perspektif Islam. 

 
PERNYATAAN ETIKA 

 
Kajian ini dijalankan sepenuhnya berasaskan analisis konseptual dan sorotan literatur tanpa 
melibatkan sebarang informan atau subjek manusia. Oleh itu, tidak terdapat implikasi etika berkaitan 
persetujuan termaklum, penyertaan responden, atau pendedahan data peribadi. 
 

KONFLIK KEPENTINGAN 
 
Penulis mengisytiharkan tiada konflik kepentingan. 
 

 
SUMBANGAN PENULIS 

 
Ainul Syakirah bertanggungjawab merangka idea asal kajian, mereka bentuk metodologi, 
menjalankan pengumpulan dan analisis data, serta menyediakan draf awal penulisan artikel. 
Abdulrahman pula menyemak semula keseluruhan artikel, memberikan input kritikal terhadap 



 Jurnal al-Hikmah, 17(2): 12-24 

 

 

23 

  

JURNAL AL-HIKMAH: The Journal of Islamic Da’wah 

analisis dan perbincangan. Mereka telah menyemak dan meluluskan versi akhir artikel untuk 
penerbitan.  
 

RUJUKAN 

 

 
Abdul Ghani, Z., & Abu Mansor, N. S. (2017). Penghayatan agama sebagai asas pembangunan pelajar: 

Analisis terhadap beberapa pandangan al-Imam al-Ghazali. Dalam Prosiding Seminar Nasional 
Pembangunan Pelajar 2017. Johor Bahru: Universiti Teknologi Malaysia. 
https://seminar.utmspace.edu.my/nasdec2008/  

Abdul Jalil, S. J, A. J., Yusmini, M. Y., & Rozni, I. (2017). Pembinaan konsep kendiri dari perspektif Barat 
dan Islam. Jurnal Usuluddin, 45(1), 1–26. Kuala Lumpur: Universiti Malaya. 
https://doi.org/10.22452/usuluddin.vol45no1.1   

Al-Ghazali, A. H. M. b. M. (2004). Ihya’ ‘Ulum al-Din. Kaherah: Dar al-Afaq al-‘Arabiyah. 
Al-Qur’an al-Karīm. 
Bahadin, S. A., Kamsani, S. R., Shaari, A., Orcullo, D. J. C., Saad, Z. M., Ishak, N. A., Musa, M. M., Ibrahim, 

N. (2022). Pengantar Psikologi. Kedah: UUM Press. 
Diana, R. (2020). Self-healing is knowing your own self. Surabaya: Unesa University Press. 
Hasan, A. P. (2017). Terapan konsep kesehatan jiwa Imam Al-Ghazali dalam bimbingan dan konseling 

Islam. Jurnal Elektronik Universitas Sultan Ageng Tirtayasa, 2(1), 1–13. 
https://doi.org/10.30870/jpbk.v2i1.3016  
Kemurungan remaja dan kaedah menanganinya menurut perspektif Islam. Journal 

Latifi, Z., Soltani, M., & Mousavi, S. (2020). Evaluation of the effectiveness of self-healing training on 
self-compassion, body image concern, and recovery process in patients with skin cancer. 
Complementary Therapies in Clinical Practice, 40, 101180. 
https://doi.org/10.1016/j.ctcp.2020.101180  

Mat Akhir, N. S., & Hanin Hamjah, S. (2007). Riyadah al-nafs menurut al-Ghazali dan aplikasinya dalam 
kaunseling di PK MAINS. Jurnal Usuluddin, 26, 45–62.. 
https://ejournal.um.edu.my/index.php/JUD/article/view/5414  

Maulana, H. I., Ahmad, H., Hunainah, & Bachtiar, M. (2024). Studi analisis peran psikologi kognitif dan 
humanistik dalam pembelajaran. Jurnal Pendidikan Pancasila dan Kewarganegaraan (Jurnal 
PARIS LANGKIS), 5(1), 329–343. https://doi.org/10.37304/paris.v5i1.17568  

Mavatih, F. A. (2021). Psikologi humanistik Abraham Maslow. Jurnal Tana Mana, 2(2), 87–92. 
Lampung: STAI Al-Furqan. DOI: https://doi.org/10.33648/jtm.v2i2.171 

Md Zin, A. R., Alias, A., & Zakaria, R. (2023). Healing The Invisible Wound. Shah Alam: Karya Bestari 
Sdn. Bhd. 

Mutohharoh, A. (2022). Self-healing: Terapi atau rekreasi? Journal of Sufism and Psychotherapy, 2(1), 
73–88. Semarang: Universitas Islam Negeri Walisongo. 
https://doi.org/10.28918/jousip.v2i1.5771  

National Health and Morbidity Survey (NHMS). (2012, 2017, 2022). Tinjauan Kesihatan Remaja 
(Adolescent Health Survey). Putrajaya: Ministry of Health Malaysia. 

Noordin N. Z., & Ab. Rahman, Z. (2017). Perbandingan proses tazkiyah al-nafs menurut Imam al-
Ghazali dan Ibnu Qayyim. Al-Thurath: Journal of al-Quran and al-Sunnah, 2(1), 37-46. 
http://journalarticle.ukm.my/13562/1/35-53-1-SM.pdf  

Nor Ezdianie, O., & Mohd Tajudin, N. (2024). Teori Kaunseling Psiko-Spiritual Al-Ghazali: Suatu 
Pendekatan Alternatif dalam Intervensi Kaunseling. Global Journal Al-Thaqafah, 9(2), 69–77. 
https://doi.org/10.7187/GJAT122019-7 
of Islamic Philanthropy & Social Finance, 5(2), 85-98. 
https://doi.org/10.24191/JIPSF/v5n22023_85-98 

Sarmani, Y., & Ninggal, M. T. (2008). Teori kaunseling al-Ghazali. Kuala Lumpur: PTS Islamika. 
Seligman, M. E. P. (2002). Authentic happiness: Using the new positive psychology to realize your 

potential for lasting fulfilment. New York: Free Press. 
Seligman, M. E. P. (2011). Flourish: A visionary new understanding of happiness and well-being. New 

York: Free Press. 

https://seminar.utmspace.edu.my/nasdec2008/
https://doi.org/10.22452/usuluddin.vol45no1.1
https://doi.org/10.30870/jpbk.v2i1.3016
https://doi.org/10.1016/j.ctcp.2020.101180
https://ejournal.um.edu.my/index.php/JUD/article/view/5414
https://doi.org/10.37304/paris.v5i1.17568
https://doi.org/10.33648/jtm.v2i2.171
https://doi.org/10.28918/jousip.v2i1.5771
http://journalarticle.ukm.my/13562/1/35-53-1-SM.pdf
https://doi.org/10.24191/JIPSF/v5n22023_85-98


Jurnal al-Hikmah, 17(2): 12-24 

24 

 

JURNAL AL-HIKMAH: The Journal of Islamic Da’wah 

Syed Mohsin, S. B. ., Sa’ari, C. Z., Chik , H. ., & Zainuddin, S. I. . (2022). Peranan Muḥāsabah Al-Nafs (Self-
Evaluation) dalam Menangani Keresahan Spiritual (Spiritual Distress): The Role of Self-
Evaluation (Muḥāsabah Al-Nafs) in Spiritual Distress. Jurnal Usuluddin, 50(1), 43–68. 
https://doi.org/10.22452/usuluddin.vol50no1.3   

Talib, F., Saripudin, A., Hermansyah, C., Appendi, T., Suparman, A., Ruslan, E., & Santana, A. Sunarya 
(2018). Self-healing. Bandung: Universitas Islam Bandung.  

Zulkipli, S. N., Suliaman, I., Abidin, M. S. Z., Anas, N., Mohamad, M. A., Che Ahmat, A., & Wan Jamil, W. K. 
N. (2023). Understanding the rise of teenage depression in Malaysia: Trends, causes, and 
societal impact. International Journal of Advanced and Applied Sciences 11 (3), 265-273. 
https://doi.org/10.21833/ijaas.2024.03.025 

 
 

SENARAI PENGARANG 

Ainul Syakirah Mohamad Hamidi 
Calon Ph.D.  
Universiti Sains Islam Malaysia,  
71800 Nilai,  
Negeri Sembilan, Malaysia.  
Email: syakirahainul18@gmail.com [ORCID iD: 0009-0005-2333-4120] 
 
Abdulrahman Alosman (Penulis Penghubung),  
Penolong Professor  
Department of Arabic Language and Literature, AbdulHamid AbuSulayman Kulliyyah of Islamic 
Revealed Knowledge and Human Science,  
International Islamic University Malaysia,  
53100, Jalan Gombak, 
Selangor, Malaysia.  
Email: abdulrahman@iium.edu.my [ORCID iD: 0009-0005-2333-4120]. 

 
 
 
 
  

https://doi.org/10.22452/usuluddin.vol50no1.3
mailto:syakirahainul18@gmail.com
mailto:abdulrahman@iium.edu.my

