#### ونشورات وركز البحث في العلوم الإسلامية و الحضارة الأغواط- الجزائر



## دور المؤسسات الإعلامية في تعزيز قيم التسامح و التعايش السلمي



تأليف: مجموعة من الباحثين

تحرير وإشراف: د. محمد الفاروق عاجب د. عمر بن عيشوش

تقديم:

د. أحمد بن الصغير



وطبعة وركز البحث في العلوم الإسلامية و الحضارة الأغواط- الجزائر

## بِنَ لَيْهِ ٱلْآحَمُ لِوَ الرَّحِيِّ مِ

## دور المؤسسات الإعلامية في تعزيز قيم التسامح و التعايش السلمي



الطبعة الأولى 1444هـ - 2023م

تصميم الغلاف: طارق مجلد

#### جميع الحقوق محفوظة

مطبعة مركز البحث في العلوم الإسلامية والحضارة العنوان : مقابل المستشفى الجامعي الأغواط – الجزائر الهاتف / فاكس: 29.14.61.90(213+) البريد الإلكتروني : imprimerie@crsic.dz

إن الآراء والاتجاهات الوارد الحديث عنها في هذا الكتاب، لا تعبر بالضرورة عن رأي مركز البحث في العلوم الإسلامية والحضارة بالأغواط- الجزائر، وإن كانت في سياق اهتماماته المعرفية.

يمنع نسخ أو استعمال أي جزء من هذا الكتاب بأي وسيلة تصويرية أو إلكترونية أو ميكانيكية أو أي وسيلة نشر أخرى من دون إذن خطى من إدارة المركز.

#### الهيئة المشرفة على الكتاب

## د. محمد الفاروق عاجب محمد (CRSIC) مدير قسم بحث الفكر والعقيدة والحوار مع الغير

#### د. عمر بن عيشوش مسؤول فرقة بحث حوار الحضارات وتحديات العولمة (CRSIC)

#### اللجنة الاستشارية والعلمية:

| المؤسسة                                           | الاسم واللقب                                |
|---------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| جامعة بن يوسف بن خدة ـ الجزائر                    | أ.د. عبد المنعم نعيمي                       |
| جامعۃ مولود معمري۔ تيزي وزو                       | أ.د. عبد النور بوصابت                       |
| جامعة الوصل دبي / الامارات العربية المتحدة        | أ.د. أحمد حساني                             |
| جامعة أم القرى ـ السعودية                         | أ.د. عبد الحليم قابت                        |
| مركز البحث في العلوم الإسلامية والحضارة ـ الأغواط | د. أحمد بن الصغير                           |
| الجامعة الإسلامية العالمية ـ ماليزيا              | د.ناصريوسف                                  |
| جامعة عمار ثليجي - الأغواط                        | د. حرز الله شوشت                            |
| مركز البحث في العلوم الإسلامية والحضارة ـ الأغواط | د. أحمد بن قسميت                            |
| مركز البحث في العلوم الإسلامية والحضارة ـ الأغواط | د. الجيلالي بن الطيب                        |
| جامعة محمد لمين دباغين ـ سطيف                     | د. مولود آیت عیسی                           |
| جامعة يحي فارس ـ المدية                           | د. حوريــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| جامعة بن يوسف بن خدة ـ الجزائر                    | د. مسعود فشیت                               |

| تقديم<br>د. أحمد بن الصغير<br>مركز البحث في العلوم الإسلامية والحضارة بالأغواط - الجزائر                                                                        |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                 |
| كلهة هيئة التحرير والإشراف<br>د. محمد الفاروق عاجب - د. عمر بن عيشوش<br>مركز البحث في العلوم الإسلامية والحضارة بالأغواط - الجزائر                              |
| مفهوم التعايش السلمي في ضوء دستور المدينة<br>د مليكة زيد<br>جامعة الشهيد حمة لخضر بالوادي - الجزائر                                                             |
| المؤسسة الإعلامية كشريك اجتماعي وثقافي داخل المجتمع د. آنسة الشيكر معهد الصحافة وعلوم الأخبار - جامعة منوبة - تونس                                              |
| تحليل سيميائي للتضاد بين الهوية الإسلامية وقيم العولمة<br>- الإعلام الهادف بوصفه تنمية -<br>د . ناصر يوسف<br>مركز البحوث - الجامعة الإسلامية العالمية - ماليزيا |
| الخطاب الإعلامي من وجهة نظر المدرسة الفرنسية لتحليل الخطاب - دراسة مفاهيمية- د. مختار حسيني مركز البحث في العلوم الإسلامية والحضارة بالأغواط - الجزائر          |
|                                                                                                                                                                 |

#### فهرسالضامين

| 129 | البعد الأخلاقي لتقنيات الإعلام والاتصال<br>د. العيد ذويب<br>جامعة عمار ثليجي بالأغواط                                                                                                                                                              |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 155 | دور الخطاب الإعلامي الديني في تحقيق الأمن الفكري - مكافحة الإرهاب الإلكتروني في الشرق الأوسط وشمال إفريقيا أنموذجا-<br>د عمر بن عيشوش - د محمد الفاروق عاجب<br>مركز البحث في العلوم الإسلامية والحضارة بالأغواط - الجزائر                          |
| 177 | مستوى وعي الشباب الجامعي العربي لدور التسامح الفكري في الحد من نشر العنف والكراهية والتطرف في ظل الإعلام الجديد د. سليمان عبد الواحد يوسف كلية التربية - جامعة قناة السويس - مصر د. هدى ملوح الفضلي كلية العلوم الاجتماعية - جامعة الكويت - الكويت |
| 199 | Media and Peacebuilding  Potential Impact, Interventions and Challenges  Dr. Ikhlas Gherzouli  University of Mohamed Lamine Debaghine, Sétif 2 (Algeria)  Dr. Madiha Senouci  University of Mohamed Lamine Debaghine, Sétif 2 (Algeria)            |
| 219 | The Role of English Speaking Media in Promoting and Protecting Peaceful  Coexistencein Algerian Society  Dr. Mouloud AIT AISSA  University of Mohamed Lamine Debaghine, Sétif 2 (Algeria)                                                          |
| 241 | فهرس المضامين                                                                                                                                                                                                                                      |

#### تحليل سيميائي للتضاد بين الهوية الإسلامية وقيم العولمة الإعلام الهادف بوصفه تنمية

A Semiotic Analysis of the Contrast between Islamic Identity and the Values of Globalization Purposeful Media as Development

## د. ناصر يوسف مركز البحوث الجامعة الإسلامية العالمية ماليزيا

#### ملخص:

نوظف المنهج السيميائي في هذا البحث بغرض استكشاف العلاقة بين الهوية الإسلامية وقيم العولمة؛ حيث نقف على فرضية أنّ هناك تضادًا بينها؛ حيث اِتسعت دائرة هذا التضاد داخل آلة الإعلام الرهيبة التي تنتصر للحرية المفتوحة اللامسؤولة، بعدما اتخذت من قيم العولمة هوية عالمية جديدة لنسف الهويات الأخريات المختلفات؛ ما عمَّق من حفرة التخلف في العالم العربي والإسلامي؛ لأنّ التضاد لا يكشف عن أخطاء قابلة للتصحيح والمراجعة، وإنها يكشف عن تناقض جذري ينسف أيّ تقارب بين قيم متضادة؛ ولعلَّ المربع السيميائي قد أبرز هذه التناقضات التي ليست في صالح التنمية والتقارب. وإذ عكف الإعلام المعولم على الترويج لهذه القيم المتناقضة، فقد ظهرت سوءته وبان قبحه؛ فلا يقدِّم للمتلقي شيئًا هادفًا؛ لأنّ رسالته غير هادفة لا تشجع على السلام والدفء والتعايش.

الكلمات المفتاحية: الهوية الإسلامية، القيم، العولمة، الإعلام، السيميائيات.

#### Abstract:

We employ the semiotic approach in this research in order to explore the relationship between Islamic identity and the values of globalization. Where we stand on the premise that there is a contradiction between them; Where the circle of this contradiction widened within the terrible media machine that triumphs for open and irresponsible freedom, after it took from the values of globalization a new global identity to blow up the different identities of others; How deep is the pit of backwardness in the Arab and Islamic world? Because antagonism does not reveal errors that can be corrected and reviewed, but rather reveals a radical contradiction that destroys any convergence between opposing values. Perhaps the semiotic square highlighted these contradictions that are not in favor of development and rapprochement. And as the globalized media has been promoting these contradictory values, its badness and its ugliness have been revealed. It does not offer the recipient something meaningful; because his message is not purposeful and does not encourage peace, warmth and coexistence.

Keywords: Islamic identity, values, globalization, media, semiotics.

#### مقدمت

نقلع في هذا البحث من فرضية سيميائية مفادها أنّ هناك تضادًا بين الهوية الإسلامية وقيم العولمة؛ حتى تثبت البراءة إذا هي حصلت طبعًا، لا سيها أنّ المعاصرة الحبلى بإنسان عولمي متناقض تختزن بداخلها أزمة جهِّزت للتضاد الحضاري؛ هذه الأزمة هي الإنسان نفسه في عقله المأزوم وفعله الزؤوم. لقد باتت قيم العولمة تشكِّل هوية الآخر بعد أن فصل الآخر الإنسان عن الدين الذي استبدله بقيم بشرية، استحالت –مع مرور الوقت - قيمًا عولمية. إنها عودة غريبة وبشكل آخر متناقض، إلى الوصل بين الإنسان والدين، وبالتحديد بين الإنسان وقيم العولمة

حيث إنّ هذه القيم التي أعلنت عن موت الإنسان الفطري، قدَّمت نفسها بوصفها هوية عالمية جديدة لإنسان عولمي جديد.

أضحت قيم العولمة متغلغلة في (الشيء) و(المعرفة) المتحكِّمين في العالم عبر وسائل الاتصال والتواصل الرهيبة. وهذه القيم في أشكالها المعنوية الزائدة، الثقافية والاجتماعية والتربوية، والتي تستمد جاذبيتها من الشيء والمعرفة المنشدَّين إلى (الحرية المفتوحة اللامسؤولة) تتمثل في الآتي: المساواة الهجينة بين الجنسين من أجل إعادة تنظيم الأسرة وتقسيم الميراث. النسوية حيث إنّ "الأخلاقيات النسوية المادية ترفض المقاربة العمومية الثابتة لقيم أخلاقية تكون قائمة على طبيعة إنسانية راسخة (أصيلة)". الجنوسة بوصفها مقولة جديدة تتخذها المرأة للتحرر قدوةً بتحرر الرجل، كما يتخذها المتحوّل جنسيا للتحرر كبقية النساء والرجال، وهي جنوسة لأنها تتخذ من الجسد رمزًا للتحرر، فمثلاً التشيكيات رائدات الجنوسة في العالم قد التزمن "بجعل الحياة الجنسية مركزية في المذاهب النسوية التشيكانية". التعددية الثقافية الليرالية التي تنتصر إلى فعالية الزمان على حساب أصالة المكان، والتي من الخطأ تفسيرها "على أنها الحق في المحافظة على التراث الثقافي الأصيل". واللاتوطين حيث إنّ وسائل الاتصال هي الوطن الافتراضي البديل. الحرية اللامسؤولة وهي تحصيل لحاصل المساواة الهجينة والنسوية والجنوسة والتعددية الثقافية الليبرالية واللاتوطين؛ لأنَّ كل هذه القيم تمارَس بحرية لا مسؤولة كونها تعالج العنف المسلَّط عليها كم تجادل وتدَّعي -وهو إن سلَّمنا جدلاً بأنه عنف فهو عنف مغلق- بعنف مفتوح تسهم الصورة والإعلانات في الترويج له وتزيينه، فيتناسل العنف ويتباسل؛ إذ يتحوَّل من عنف جسدي كان يصيب الفرد إلى عنف جنسي يصيب الأسرة وأماكن العمل والمجتمع؛ حتى الأفلام التي يحتفي بها الإعلام المعولم لا تخلو من المساواة الهجينة والنسوية والجنوسة والتعددية الثقافية الليبرالية واللاتوطين؛ إنها المشاهد الأكثر شهرة وجذبًا للجماهير المتحللة من المسؤولية والمفتوحة على الحرية. إنه إعلام يقف على أفلام تعكس بجلاء قول الله تعالى ﴿ وَاللهُ يُرِيدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَيُرِيدُ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الشَّهَوَاتِ أَن تَميلُواْ مَيْلاً عَظِيمًا ﴾

(النساء: 27). ولا غرو أن تكون هذه الآية الكريمة في سورة النساء؛ هؤلاء النساء الأكثر احتفاء بهم إعلاميا على مستوى الصورة والإشهار؛ حيث إنّ السلع الثقافية مثل النسوية والجنوسة هي سلع شهوانية، الميل إليها يبهج الإعلام المعولم ويلهج الجمهور المداوم.

كما أنّ العوائد المادية المستجلبة من اقتصاد السوق، وتحرير التجارة، والحريات السياسية والفرص الاقتصادية، وغير ذلك؛ صارت لا تحصَّل في البلدان المحرومة والفقيرة والتابعة إلا بالزوائد المعنوية. عوائد مادية قد يفيد منها العالم؛ ولكن الزوائد المعنوية (قيم العولمة التي عدَّدناها آنفًا) يلفظها شطر كبير من العالم بوصفها متاع الغرور. بل وإنّ الشطر الذي يهارسها يألم بها مثلها يألم بها من فرضت عليه فرضًا؛ وهو ما يجعل العالم في آلام مستمرة لقوله تعالى ﴿إِن تَكُونُواْ تَأْلُونَ فَإِنَّهُمْ يَأْلُونَ كَمَا تَأْلُونَ وَتَرْجُونَ مِنَ الله ما لا يَرْجُونَ وَكَانَ الله عَلِيها حَكِيمًا والنساء: 104). إنها معركة عولمية يألم بها الجميع؛ فهناك شطر آمن بقيم العولمة ومن ثم هو يألم نفسيًا وجسديًا بمتعها وترفها، وشطر آخر -منهم المسلمون- يألمون نفسيًا بمغرياتها. إنّ عزاء من تحمله هوية إسلامية، وليس يحملها وحسب، يكمن في قوله تعالى ﴿وَلاَ تَتَبِعُواْ خُطُواتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوًّ مُّبِينٌ إِنَّا يَأْمُرُكُمْ بِالسُّوءِ وَالْفَحْشَاء وَأَن تَقُولُواْ عَلَى الله ما لا تَعْلَمُونَ وَلاَ الله عَرِيهُ وَمَا أُوتِيتُم مِّن شَيْءٍ فَمَتَاعُ الحُياةِ الدُّنْيَا وَزِينتُهَا وَمَا عِندَ (البقرة: 168-169)، وقوله تعالى: ﴿وَمَا أُوتِيتُم مِّن شَيْءٍ فَمَتَاعُ الحُيَاةِ الدُّنْيَا وَزِينتُهَا وَمَا عِندَ (البقرة: 168-169)، وقوله تعالى: ﴿وَمَا أُوتِيتُم مِّن شَيْءٍ فَمَتَاعُ الحُيَاةِ الدُّنْيَا وَزِينتُهَا وَمَا عِندَ (البقرة: 168-169)، وقوله تعالى: ﴿وَمَا أُوتِيتُم مِّن شَيْءٍ فَمَتَاعُ الحُيَاةِ الدُّنْيَا وَزِينتُهَا وَمَا عِندَ

باتت هذه الآلام مادة خصبة للإعلام المعولم غير العاقل، ليس لغرض تشخيصها وتقديم الحلول لها، بل لأنّ الإعلام المعولم بوصفه السوق الأعظم، وليس الدولة كها اعتقد ابن خلدون في وقته، طفق يتخذ من هذه الآلام مادة للتواصل مع المتلقي الذي تهيأ لها في ظل انتشار ظاهرة (فيس بوك) وسلَّم بها واستسلم؛ حيث سوَّق الإعلام المعولم لهذه الآلام بوصفها آمال الإنسان في التجديد ونبذ القديم، فكدنا نرى تداخلاً هجينًا بين الهوية الإسلامية في نقائها الخالص، وبين قيم العولمة بها تستجلبه من شقاء لجزء كبير من الناس. هذا التداخل الهجين يقوده الإعلام المعولم

الذي جعل الإعلامي في العالم العربي والإسلامي أداة عنيفة في يد قيم العولمة تصيب بها الهوية الإسلامية وتحقرها، بل تجعلها أكثر شططًا وهي تدافع عن مكتساباتها التاريخية والحضارية.

إذًا، قيم العولمة، وفي محصلتها الحرية المفتوحة اللامسؤولة، نجحت إلى حد بعيد في ضرب الهوية الإسلامية من الداخل بالإنسان المسلم نفسه -الملقي/الإعلامي، والمتلقي/المتابع-ما جعل قيم العولمة خصمًا لا يتوانى عن استعراض أساليبه السيِّئة التي تعمل على تحقر الهوية الإسلامية وإبقاها في تبعية مستمرة. إنها قيم تدَّعي أنها جامعة مانعة؛ تجمع العالم على الزوائد المعنوية القاتلة؛ بينها تتناقض مع نفسها عندما تمنع غالبية العالم من العوائد المادية للعولمة؛ حيث التناقض يظهر بأنَّ القرية الصغيرة التي تبشِّر بها العولمة ذات الوجه الإنساني لا تحصل أبدًا في ظل حرمان هذه القرية من أبسط إنجازات العولمة المادية. لا سيها أنَّ "العولمة بحسب الصياغات المتداولة حاليًّا، هي اختراع من بنات أفكار دول شيال الأطلنطي، ويمكننا أن نقول وبكل ثقة: إنها مصممة لزيادة ثروة أهل تلك البلدان، وتعزيز هيمنتهم التي فرضوها من زمن بعيد على الشعوب الأخرى في مختلف بقاع العالم". ومن الطبيعي أن تأتي قيم العولمة أيضًا مصمَّمة ومهيمنة ومفروضة؛ حتى تكون الأراضي التي تفتحها هذه القيم مستباحة في إنسانها وهوياتها. ومع هذا كله لا يهمنا، في بحثنا هذا، العولمة في إنجازاتها المادية، فذلك إرث بشري أسهم فيه العالم كله؛ حيث تعدّ العقول المهاجرة ذات الهوية الإسلامية جزءًا متنفِّذًا في العولمة المنجزة ماديًا ولكن الذي يعنينا هي العولمة في انتصاراتها المعنوية. وإذ يعني الانتصار أنَّ هناك عالمًا آخر يعاني من وطأة الهزيمة، فإنَّ هذا الذي يراد له الانهزام القيمي هو (الأنا) بوصفه مسالًا آمنًا، وليس مؤمنًا وحسب. ومع ذلك فمن حق المنهزم، وهو حق يقرُّه الخصم، في أن ينظِّم مواقعه، ويجدِّد مواقفه بحيث لا يخونها فتنتقم منه. إنّ "الأفكار -حتى تلك التي نستوردها- ترتد على من يخونها وتنتقم منه". ً

وفي ظل تداخل العلامات والتلاعب بالمعاني، في باحة الإعلام المعولم وساحته، يقف المنهج السيميائي منهجًا صارمًا لتوضيح دور العلامة والمعنى في إيصال الرسالة الإعلامية السيّئة

من غير ضجيج يقلق الجماهير ويستفز هويتها ويستنفرها، لا سيها قيم العولمة في جوانبها السلبية (الزوائد المعنوية) التي تتجه إعلاميًّا و تربويًّا و ثقافيًّا و اجتماعيًّا نحو نسف هادئ لما تأسست عليه الهوية الإسلامية عبر التاريخ الحافل بالإنجازات الحضارية الكبرى.

إنّ العبرة من المربَّع السيميائي لثنائية الهوية الإسلامية وقيم العولمة الذي سنرسم زواياه ونبسط محتواه، هو إنتاج أكثر من معنى، وتوليد شبكة من العلامات والمعاني، مثل: المسؤولية (=الهوية الإسلامية)، والحرية غير المسؤولة (=قيم العولمة: المساواة الهجينة، النسوية، الجنوسة التعددية الثقافية الليبرالية، اللاتوطين)، والتنمية، والتخلف، والإعلام، والتبعية، وما إلى ذلك. ومن ثم فإنّ مسالك المعاني وشبكة المفاهيم هذه، ستعيننا على معرفة جوانب الاختلاف والائتلاف، التفاعل والصراع، النفي والإثبات. ولهذا فإنّ "السيميائيات طريقة جديدة في فهم الظواهر وتأويلها، وهي أيضًا طريقة جديدة في التعامل مع المعنى". ما يجعل الإعلام المعولم أكثر تمددًا بفعل ما يطلقه من معان جديدة، قد تنقل الحرية المسؤولة (=الهوية الإسلامية) إلى دائرة الحرية المفتوحة اللامسؤولة (=قيم العولمة)، وتدمجها فيها، ومن ثم تحيلها إلى وحدة واحدة متناقضة.

#### أولا: مقاصد الهوية الإسلامية ومفاسد قيم العولمة

نذهب إلى القول، إنّ الهوية الإسلامية هي التعبير عن الذات أو الأنا أو النحن، والتي تتخذ من الإسلام سقفًا عاليًا في التعاطي مع الإنسان والكون. ومن ثم فإنّ الهوية الإسلامية في تميُّزها عن الهويات الأخريات، تتخذ من القرآن والسنة المرجعية الأولى في معرفة الله والإنسان والعالم. ولحصول إعلام منهجي هادف، يفترض أن "يقوم على منهج الإسلام وبيانه من خلال مصدريه الأصليين الكتاب الكريم، والسنة المطهرة، ويهدف إلى إقامة شرع الله عزَّ وجل وآدابه". بحيث تتقصَّد هذه المرجعية العليا كل ما هو فطري وهادف وحسن وطيِّب، وتنفر من

كل ما هو قبيح وفاسد وسيِّء. وكلما نأت الهوية الإسلامية عن مرجعيتها القرآن والسنة، أتت من غير شخصية تاريخية وحضارية؛ وإذ تتخطَّفها قيم أخرى فإنها تفسِد جوهرها النقي.

لقد إستمرت الهوية الإسلامية فاعلة لفترة طويلة من الزمن حيث وظّفت أصالتها في عملية التنمية، وصمدت لفترة من الزمن هي الأطول من نوعها، على الرغم من حصول جمود في الاجتهاد وصل إلى حد تقليد التقليد، نجم عنه انغلاق استغله الاستعمار، فكاد يقضي على الهوية الإسلامية لولا أن حاربته بمرجعيتها العليا القرآن والسنة وأخرجته، ومن ثم استحالت قوة مؤثرة في الإنسان المسلم الذي بجهوده أيضًا تمَّ استعادة هويته والحصول على استقلالها. ومن باب قوله تعلى ﴿أَحَسِبَ النَّاسُ أَن يُتُركُوا أَن يَقُولُوا آمَنًا وَهُمْ لاَ يُفْتتُونَ﴾ (العنكبوت: 2)، تنامت إيديولوجيات مفسدة ومذاهب هدَّامة، كان همها تفريق المسلمين طرائق وتمزيقهم حزائق؛ إلا أنّ الهوية الإسلامية صمدت؛ لكن أتى هذا الصمود يمشي على استحياء، ما دفع الإعلام المعولم إلى اهتبال هذه الفرصة، وهو المدجَّج بقيم مؤثَّرة في ماديتها ومغرية في معنوياتها قيمٌ تمتلك قوَّة مفسدة في الأرض لا تبغي الإصلاح، وغير مسبوقة في تاريخ البشرية؛ إنها الصورة التي تتمدَّد أشكالها وتتعدَّد وسائلها وتتجدَّد رسائلها، فتتلاعب بالمتلقي والمشاهد، بالإثراء والإغراء، في ظل غياب إعلام هادف ونخبة مخلصة لهويتها.

إنّ أخطر ما في قيم العولمة هي الحرية المفتوحة اللامسؤولة التي تستهوي الجميع. هذه الحرية التي تهفو إليها النفوس الضامئة المعذّبة، والتي تجد في قيم العولمة ضالتها المفقودة؛ قيمٌ إذا ساقت المسلم أوردته مسالك المهالك؛ لأنّ باب الحرية المفتوحة اللامسؤولة يفضي إلى أبواب أخرى، الدخول إليها ليس كالخروج منها؛ حيث لكل باب منهم جزء مقسوم. ومع ذلك لا يقع المسلم في الفساد إذا كان بعيدًا عنه نائيًا بنفسه عن الشبهات، يقول الرسول صلّى الله عليه وسلّم: (الحَلالُ بَيِّنٌ والحَرَامُ بَيِّنٌ وَمَا بَيْنَهُمَا أُمُورٌ مُشْتَبِهَةٌ فَمَنْ تَرَكَ مَا شَبَهَ عَلَيْهِ مِنَ الإِثْمِ كَانَ لِا اسْتَبَانَ وَالمَعاصِي حَمَى الله ومَن يُرتَعُ حَوْلَ الجِمَى يُوشِكُ أَنْ يُواقِعَ مَا اسْتَبَانَ وَالمَعاصِي حَمَى الله وَمَنْ يَرْتَعُ حَوْلَ الجِمَى يُوشِكُ أَنْ يُواقِعَ مَا اسْتَبَانَ وَالمَعاصِي حَمَى الله وَمَنْ يَرْتَعُ حَوْلَ الجِمَى يُوشِكُ أَنْ يُواقِعَهُ الله مي الحرية المفتوحة اللامسؤولة، بينها أبوابها يَرْتَعْ حَوْلَ الجِمَى يُوشِكُ أَنْ يُواقِعَهُ). \* هذه الحمى هي الحرية المفتوحة اللامسؤولة، بينها أبوابها يَرْتَعْ حَوْلَ الجِمَى يُوشِكُ أَنْ يُواقِعَهُ). \* هذه الحمى هي الحرية المفتوحة اللامسؤولة، بينها أبوابها

هي المستبهات. وإذ نركِّز على أهمية المسؤولية في تحصيل إعلام مسؤول وتنمية مسؤولة؛ فلأنّ الله المسؤولية تعد ركيزة أساسية في الهوية الإسلامية؛ إذ جاء في السنة النبوية عن الرسول صلَّى الله عليه وسلَّم، قال: (أَلا كُلُّكُمْ رَاعٍ، وَكُلُّكُمْ مَسْؤُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ فَالإِمَامُ الَّذِي عَلَى النَّاسِ رَاعٍ وَهُو مَسْؤُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ، وَاللَّرْأَةُ رَاعِيَةٌ عَلَى بَيْتِ مَسْؤُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ، وَاللَّرْأَةُ رَاعِيَةٌ عَلَى بَيْتِ وَهُو مَسْؤُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ، وَاللَّرْأَةُ رَاعِيَةٌ عَلَى بَيْتِ زَوْجِهَا وَوَلَدِهِ وَهِي مَسْؤُولٌ عَنْ مَعِيَّهِ، وَعَبْدُ الرَّجُلِ رَاعٍ عَلَى مَالِ سَيِّدِهِ وَمَسْؤُولٌ عَنْ رَعِيَتِهِ).

إنّ قيم العولمة تنطوي على كثير من العلامات التي تدلف بصاحبها إلى الحرام، مثل: النسوية والجنوسة وما خرج من باب الحرية اللامسؤولة، وأخرى تترواح بين النهي ومعانيه ومع ذلك هي مشتبهات يفترض التعاطي معها إعلاميًا وجماهيريًا بحزم مسؤول، وبها تمليه الهوية الإسلامية وتمنعه. وإذا كانت للعولمة المادية منافعها الإنسانية الكثيرة، فإنّ القيم المعنوية التي جاءت بها جعل منها بضاعة فاسدة وضارة، لا سيها إذا كانت هذه القيم الفاسدة تجبر المجتمعات الفقيرة والمسالمة على الأخذ بها، مثل الديمقراطية التي هي حق أريد به باطل؛ فأينها أريد للديمقراطية التطبيق في الدول الفقيرة، ومن قبل نخبة متأزمة في هويتها، أتت ثهارها زقومًا؛ لأنّ الإنسان الذي لا هوية له لا يمكنه أن يبدع؛ فالإنسان لا يبدع إلا إذا نظر للعالم بمنظاره وليس بمنظار الآخرين". "

في عهد سابق كانت الهوية الإسلامية تكافح خصمًا واحدًا يطل عليها من خارج بيتها في شكل إيديولوجيات زاحفة تتوجه تلقاء نخبة غير واعية بقضايا أمتها؛ ولكن حاليًّا باتت الهوية الإسلامية تواجه عدوين شرسين؛ الإعلام المعولم وقيم العولمة؛ إعلام الصورة الذي يكون في متناول الجهاهير ويعمل بحيل خبيثة على دغدغة مشاعرها والفتك بها، علاوة على قيم العولمة التي تتعاطى مع النخبة التي تعادي هويتها وتستحي منها. هذا السلاح المزدوج من الخارج والداخل، ليس من السهل مقاومته إلا بالذكر والصبر.

نقصد بالذكر الالتزام بها جاء في القرآن والسنة بوصفهها المرجعية العليا للهوية الإسلامية الحافظة لها من سوء الأفعال، وتوظيفهها على مستوى السلوك والتصرفات؛ إذ ليس من السلوك الحسن أن يلقي المسلم السمع والبصر والفؤاد لإعلام سيّء ومغرض، لا سيها أنّ الهوية الإسلامية تتقصَّد كل شيء جميل وحسن وهادف. أما الصبر فهو الوقوف في وجه مفاسد قيم العولمة، في وجه إعلامها وصورتها وإعلاناتها بشيء كبير من التحدي الذي هو فعل المنجز غير العاجز؛ حيث إنّ الصبر هو أن يبذل المسلم جهدًا كبيرًا في إيجاد البديل الحسن، ثم ينتظر الفرج من الله سبحانه وتعالى ﴿وَلَينصُرنَ الله من يَنصُرُهُ إِنَّ الله القوي عُزِين ﴾ (الحج: 40). وإذ عرفنا من الذكر والصبر، فإنه بالذكر تُحفظ المقاصد ﴿وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الدُّكُرُ لِتُبيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ وَلَيْهُمُ وَلَعَلَّمُ مِنْ كَنُو اللهَ يَعْمِفُ اللهُ مِنْ كَنْ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ (النحل 44-45) حيث في الذكر تبيان وتفكير. أما بالصبر فتُجهض المفاسد ويُتغلَّب عليها ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اصْبِرُواْ وَصَابِرُواْ وَرَابِطُواْ وَاتَّقُواْ الله لَعَلَّمُ مُن اللهُ لَا عمران 200).

#### ثانيًا: مقاصد الرسالة الإعلامية الهادفة بوصفها تنمية: الملقى والمتلقى

يعدُّ إيصال الرسالة الإعلامية بشكل هادف وإفادة الآخر منها، أحد أهم انشغالات مقاصد التواصل بين الملقي والمتلقي. فإذا لم تُفِد الذاتُ المتواصلة الآخر المتلقي، فما الفائدة من هذا التواصل? بل إنّ مثل هذا التواصل الذي لا يعدو كونه اتصالاً ماديًّا وآليًا ونفعيًّا لطرف دون غيره، لا يحقِّق المقاصد العليا للتواصل، مثل المسؤولية. إنّ إضفاء البعد الإنساني على الفعل الإعلامي، هو الذي يجعل الإنسان يصغي بأمانة، ويترجم ما تلقاه بإخلاص، ويتصرَّف برشد. إنّ "الإعلام الإسلامي عور بشرط ألا إنّ "الإعلام الإسلامي إعلام يتسم بالاستقلال والحرية... الإعلام الإسلامي حر بشرط ألا يؤدي بسوء استخدامه والتعسف في تطبيق الحرية إلى إيذاء الآخرين أو الاعتداء على الحريات الفردية والاجتماعية" لا سيها إيذاء رموز الأمة الإسلامية. ومن ثم يشترَط لتحقيق مقاصد

الرسالة الإعلامية الهادفة التركيز على إنضاج المسائل التي تتعلَّق بالتنمية بهدف تقريب وجهة النظر الإعلامية تجاهها؛ لأنَّ مقاصد التواصل من طريق الإعلام تتوخَّى تبادل الاحترام بين الملقي والمتلقي لتعميم عناصر الإفادة؛ إذ من غير هذا الاحترام في القول والإصغاء، فإنه تُعدَم فرص التقارب والتجاوب.

إنَّ مقاصد الرسالة الإعلامية هو أن تبقى التواصل بين الملقى والمتلقى في إطار إنساني يبغى تحقيق المزيد من التواصل الإعلامي؛ لأنّ المتلقى هو إنسان، ومن ثم يُفترَض أن يركِّز الملقى على قضاياه الإنسانية والإنهائية، والعمل على نبذ الكلمات البذيئة واختيار أحسن الألفاظ وأرقى المعانى؛ وكل هذا يعدّ مقصدًا ساميًا من مقاصد التواصل الإنساني والإنائي من طريق رسالة إعلامية هادفة. وعليه تعبِّدُّ القيم الإنسانية، مثل: احترام المتلقى، وتشخيص الاختلافات وإيجاد الحلول لها، والصدق، والنزاهة، طريقًا سهلاً أمام إنجاح مقاصد الرسالة الإعلامية وتفعيلها في أوساط الجماهير؛ إذ يشعر الناس في باحة الإعلام الهادف الناضج بالحاجة إلى إبداء آرائهم وعرض اقتراحاتهم، وليس الركون إلى إعلام يسحر العين بالصورة ويزيِّف الوعي بالإعلانات التي تعطِّل الرقابة العقلية لدى المشاهد، لا سيها أنَّ آلة الإعلام المعولمة باتت تتحكم في الثقافات إذ "أصبحت الثقافة مرئية أكثر من دون أدنى شك". ٤٠ بل انتقل الإعلام، بفعل تطور قيم العولمة من الرؤية القلقة إلى الفعل المقلق الذي ينحر الأسر وينخر المجتمع، و"هكذا كانت وسائل الإعلام بواسطة تبسيط الإدراك (ما الذي نراه) بينها هي تعقد الاستجابة إلى حد كبير (ما الذي نفعله)، معلِّمًا عظيمًا للمعالجات الداخلية". أو كأننا أمام المشهد الإعلامي التاريخي الساحر يكرِّر نفسه، ﴿ يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ وَمَا أُنزِلَ عَلَى الْمُلَكَيْنِ بِبَابِلَ هَارُوتَ وَمَارُوتَ وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَتَّى يَقُولاً إِنَّهَا نَحْنُ فِتْنَةٌ فَلاَ تَكْفُرْ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ بَيْنَ الْمُرْءِ وَزَوْجِهِ (القرة: 102).

قد يتعذَّر استثهار مقاصد الرسالة الإعلامية في غياب هوية إعلامية جامعة غير مفرِّقة وإن حصلت الاستقلالية في الرسالة الإعلامية يفترَض أن تحترم خصوصيات الجهاهير، وأن

تبتعد ما أمكن ذلك عن الخلافات فلا تنكشها أو تنفشها. إنَّ حضور الإخلاص في تنمية المتلقي يسهم بفعالية في الوصول بالتفاعل الإيجابي بين الملقي والمتلقي إلى ذروة نشاطه الإنساني والإنهائي؛ لأنَّ الإخلاص لا يشترط حصول الإفادة أثناء التواصل وحسب؛ وإنها ينشد حصول توافق إنساني عام يجعل الهوية الجامعة في خدمة التنمية؛ لا سيها أنّ التنميات الغالبات هي صناعة هويات.

إنّ مثل هذا التوافق الإنساني يتأتّى من التعامل مع المتلقي على أنه إنسان له قضاياه واهتهاماته وانشغالاته ومعتقداته؛ ما قد يقلّل من سلبيات الإعلام الملقي المتمثلة في: التعالي والاحتقار، والإهانة، والبجاحة، والإساءة، والبذاءة، والدناءة، والرداءة؛ حيث إنّ رسوخ هذه المشاهد السخيفة والعبارات الفسيخة في ذهن الملقي، أمكنها أن تكون سببًا في تشويه مقاصد الإعلام الهادف، نظرًا إلى ما قد ينجم عنه من غضب. ومن ثم تحويل الهوية، بهدف الدفاع عنها، إلى أداة عنيفة في مواجهة الرسالة الإعلامية غير الهادفة التي لا تراعي الخصوصيات، خصوصًا أهمية الهوية في تشكيل وعي الأمة.

يفترض حصول الحرص - في أثناء توصيل الرسالة الإعلامية - على توظيف أخلاقيات وقيم وضوابط، تساعد على احترام الإنسان والاقتراب منه بقيم تخاطب هويته بأساليب غير عدائية، وبوسائل إنهائية تنمِّي إنسانيته. فأنْ يكون الإنسان إنسانًا مربِّيًا إعلاميًا فذلك هو خلق التواصل الإنساني بين الملقي والمتلقي. وأن يكون الإنسان منميًّا لغيره، فذلك هو خلق التواصل الإنهائي مع المجتمع كله؛ وإلا فإنّ التناقض يستمر حاكمًا هائمًا؛ ومتى كان التناقض يصنع تنمية من داخل هوية إسلامية تشكَّلت من معان ساميات واضحات؟

#### ثالثًا: مداخل التحليل السيميائي للهوية الإسلامية وقيم العولمة

يستكشف التحليل السيميائي للهوية الإسلامية وقيم العولمة مدى زيف الخطاب الإعلامي، وطريقته السيئة في عرض قيم العولمة باعتبارها هوية العالم الجديدة، وكيف يبشّر هذا

الإعلام المغلق بنهاية الهويات التاريخية والحضارية التي لا تسندها قوَّة مادية وعسكرية؛ بينها يكاد يجمِع المتابعون على أنّ العولمة هي استمرار للتاريخ الرأسهالي المتناقض والمتأذِّم الذي يتجدَّد داخل آليات تاريخية غير مشروعة، مثل: آلية الاستعهار، وآلية التبادل اللامتكافئ، وحاليًّا آلية الإعلام والصورة؛ وحيث إنّ الإعلام هو هوية العولمة، فإنّ الهوية الإسلامية هي الهدف المفضل للقذف الإعلامي بغير وجه حق. ولنا دروس وعبر تاريخية تضع الآخر في مرمى الاتهام؛ لأنّ الاستعهار اقتصر في الغالب على الدول العربية والإسلامية من طنجة إلى جاكرتا؛ وأيضًا التطور اللامتكافيء الحاصل بين الدول العربية الإسلامية المستهلكة والدول الغربية المتتجة، ثم الإعلام والصورة المتواجدان بكثافة في بيوت المسلمين. إنّ غالبية معظم دول العالم العربي والإسلامي والسلامي عليها الرؤية الإنهائية بمزيد من التكرار الإعلامي بأنّ قيم العولمة هي هوية العالم الجديد الذي من غيره لا تحصل التنمية أبدًا.

إنّ هناك علاقة استراتيجية بين قيم العولمة بوصفها هوية جديدة، وبين الإعلام المكرَّر له الموية العولمية الجديدة والمسوِّق لها؛ حيث إنّ المكرَّر في الغالب هو الشيء السيِّء في إعلام العولمة؛ لأنّ التكرار لا يبذل صاحبه جهدًا في صنعه والتلفظ به، كما يسعِد المتلقي الذي يميل إلى الإصغاء الكسول الذي يخدر العقول بحثًا عن المتعة المجانية.

إنّ بعضًا من نخبة العالم العربي والإسلامي التي تتخذ من العولمة هوية جديدة لها، تتجه نحو التشكيك في الهوية الإسلامية بحجة تحصيل التنمية التي باتت وسيلة الفقراء وغاية الأغنياء؛ حيث يروِّج الإعلام غير الهادف بأنّ التنمية في أشكالها المادية هي وسيلة وغاية في آن ما يجعل الأشكال المعنوية والروحية غير ذات أهمية. إنّ هذه النخبة التي تدير الإعلام في العالم العربي والإسلامي، تكاد تميل ميلاً عظيمًا إلى قيم العولمة المعاصرة (= الحرية اللامسؤولة)؛ قيم تستعملها النخبة لجذب المتلقي/ الجماهير إليها، وهي بذلك تتناقض مع القيم التقليدية في العولمة (=الديمقراطية)، فتسعى إعلاميًا إلى تعنيف الجماهير والتشكيك الممنهج في قيمها الحضارية

وتقييد حريتها في إرغامها على تلقي تاريخها وحضارتها من إعلاميين يفرضون عليها المادة المكتوبة والمسموعة غير المعقولة، ومشاهدة الصورة غير المقبولة؛ وفي هذا عنف وتطرف واضحين يتناقضان مع العولمة في أشكالها الإنسانية المتّفق عليها (= الحوار/ التنمية البشرية والجوار/ القرية الصغيرة). إنّ إعلام العولمة السيّع، يتجه نحو طمس ذاكرة الجماهير ومواهبها وتطلعاتها.

#### رابعًا: المربع السيميائي: ثنائية الهوية الإسلامية وقيم العولمة

من طريق المربّع السيميائي الغريهاسي، تتضّح رسالة الإعلام المعولم التي تحجم عن ربط الهوية الإسلامية بالجهاهير؛ لأنّ رسالتها قُدَّت من قيم العولمة التي تبقي الجهاهير تدور في دائرة التخلف والحرية اللامسؤولة والتبعية. ومن ثم فإننا نتخذ المربّع السيميائي متكاً للوقوف على طريقة الإعلام المعولم في توظيف الشيء بوصفه علامة (= التنمية المستهلكة المفتوحة)، والمعرفة باعتبارها معنى (= الحرية اللامسؤولة) في مخاطبة الجهاهير وإغرائها عبر قيم العولمة التي تنقل الجهاهير إلى عوالم افتراضية حرموا منها، وأهمها التحرر المجاني؛ حيث إنه باستجلاب قيم العولمة والترويج لها، وفي ظل تحقير الهوية الإسلامية بشكل يومي، تحصل الحرية اللامسؤولة، وترتفع حصة القابلية لمزيد من الإعلام غير الهادف الذي يعصف بمستقبل الهوية الإسلامية على الأقل النائياً.

#### 1- التضاد يين الهوية الإسلامية وقيم العولمة

هناك تضاد بين z = e = e لا يجتمع فيه الحد ونقيضه في الوقت نفسه، كما وأنّ هناك تحت التضاد بين z = e يكون طبيعيًّا يُحتمَل فيه حصول الوسط كما هو مرتسم في المربّع السيميائي لدى غريهاس في الشكل الرقم (1). أو إذ نلفي نظرية التقابلات مستندة من الأوليات الرياضية والمنطقية، فإنّ بنيتها تتألف "عند أرسطور من حدين متناقضين: موجود/ لا موجود أو من ثلاثة حدود اثنان متضادان بينهما واسطة: أبيض/ رمادي/ أسود، أو من أربعة حدود

تحكمها علائق التناقض، والتضاد، وشبه التضاد، والعموم والخصوص إثباتًا أو نفيًا". والعموم والخصوص إثباتًا أو نفيًا الله السيميائيات ليس بدعًا في بسط القول بـ: (ما تحت التضاد)، بل نلفي ذلك واضحًا في القرآن الكريم، لا موت ولا حياة، في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ لاَ يَمُوتُ فِيهَا وَلاَ يَحْيَى ﴾ (الأعلى: 13).

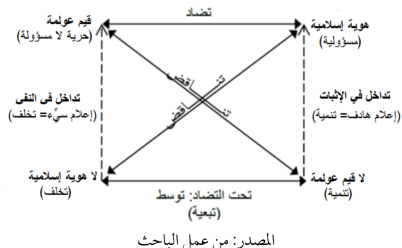
# الشكل رقم (1) المربَّع السيميائي لدى غريهاس

Algirdas Julien Greimas, : المصدر

On Meaning: Selected Writings in Semiotic Theory, P49.

أما المربَّع السيميائي لثنائية الهوية الإسلامية وقيم العولمة، فنبسط علاماته ومعانيه في الشكل الرقم (2).





وهذه العلامات والمعاني تقف على تضاد، وتحت التضاد، وتناقضين، وتداخل في الإثبات وتداخل في النفي.



إنّ الميل العظيم إلى الهوية الإسلامية علامة على تماسك المجتمع بحيث تجعل الحرية ممكنة في حدود المسؤولية؛ فمتى وجدت المسؤولية حصلت التنمية؛ أما في حالة وجود حرية لا مسؤولة يصبح الإعلام غير مسؤول هو الآخر؛ إذ في ظل الحرية اللامسؤولة تنشط قيم العولمة وتشتط. وعليه فإنّ الهوية الإسلامية هي فعل جماعي مسؤول: السلطة والنخبة والجاهير. وإذا لم يهارس الثلاثة هذا الفعل المسؤول، فإنّ قيم العولمة تكون جاهزة لاختزال هذا الفعل وتفكيكه من طريق الإعلام المفكّك لا سيها عبر النخبة المعولمة، وذلك في غياب مؤسسات تديرها السلطة وتحميها، علاوة على قابلية الجهاهير للتلقي من غير وعي. ومن هنا نلفي (المعرفة) التي تحوزها النخبة، و(القيم) التي تحتمي بها الجهاهير، هي علامات ومعاني يحسن الإعلام التلاعب بها وتفكيكها وتوظيفها لخدمة قيم العولمة؛ فيضرب الجهاهير بالنخبة ويوقع بينهها. إنّ الإعلام السيّع، هو إعلام وقيعة؛ حيث إن الوقيعة لا تصنع تنمية أبدًا.

إنّ الإعراض عن الهوية الإسلامية ومحاربتها من طريق الإعلام في العالم العربي والإسلامي، هو إعراض عن التوحيد والاستخلاف والعدل والأمانة والصدق والإخلاص والعمل وبذل الجهد ونبذ الفساد؛ وهو إعراض ليس في صالح التنمية؛ ما يستجلب التنمية الضنك التي تكون في صالح قيم العولمة. إنّ قيم العولمة في العالم العربي والإسلامي تتعايش مع

كل شيء يكون في عداء مع الهوية الإسلامية؛ لأنّ العولمة تنوي أن يحصل لها القيادة؛ بينها الهوية الإسلامية ترفض هذه القيادة باسم السيادة.

من وجهة أخرى، يسعى الإعلام المعولم إلى التشكيك في الهوية الإسلامية، وبذلك يكتسب الإعلام قيمة اجتهاعية لدى النخبة المعولمة المتعبة بهويتها الإسلامية، فتجعل من أزمة الهوية في مجتمعها أزمة نفسية للجهاهير. إذًا، (لا هوية إسلامية) كها جاءت في المربّع السيميائي تميل إليها النخبة المعولمة، كونها هوية ذابت في قيم العولمة بوصفها الهوية المرجعية للنخبة، وهي ما نطلق عليه (لا هوية إسلامية). إنّ العولمة بوصفها هوية عالمية تلغي الهوية المحلية، وتفضي إلى الفوضى في التحصيل الإنهائي وتنخر المجتمع، وترسم حدود التباين بين النخبة والجهاهير. ومن ثم هناك تضاد واضح ومعقّد بين الهوية الإسلامية وقيم العولمة. إنّ التضاد بينهها هو دليل على حصول تناقض واضح بين النخبة والجهاهير في توظيفهها للهوية الإسلامية وقيم العولمة لا سيها من طريق الإعلام الذي تديره النخبة المعولمة. في عولمة الإعلام تحضر المعرفة الشيئية التي تروّج لها النخبة لإلغاء قيم الجهاهير؛ إذ إنّ قيم العولمة التي يروّج لها إعلاميًا عبر المعرفة الشيئية، هي قيم تنتفع منها النخبة.

إنّ ثنائية التضاد بين الهوية الإسلامية وقيم العولمة، تكشف لنا عن خطاب الإعلام المعولم فيها يتعلق بالشيء والمعرفة والهوية. فكلها زاد الشيء والمعرفة لدى النخبة من قِبل الإعلام المعولم فإنّ الهوية الإسلامية تظل محل نزاع في داخل التنمية التي تأتي من غير شخصية؛ لأنّ الهوية الإسلامية التي تتعايش مع الهويات، وقيم العولمة التي تلغي الهويات، هما في الواقع ليسا إلفين بل هما بمنطق الإعلام غير الهادف إلفان غير متآلفين، فلا ينسجهان ولا ينجذبان، بل هما متضادان.

إذن التضاد ليس مسألة راسخة وطبيعية لا حل لها، وإنها التضاد صنيعة بشرية يمكن التفاهم حولها والإقرار بأنّ الفرادة في الهوية والقيم غير موجودة إلا لدى أصحابها، لا تتعدى لغيرهم بالإكراه وإن حصلت فبالإقناع؛ ولكن التناقض يوحي بأنّ هناك صراعًا مصطنعًا بين

دين لا يتبدّل تدور الهوية الإسلامية في فلكه، وبين قيم خفية تتلوّن؛ وهو ما يجعل التنمية في ظل العولمة في عوائدها المادية متناقضة أيضًا؛ لأنها تمنح وتأخذ من غير وجه حق؛ حيث إنّ الأزمات المالية والاقتصادية التي تحصل من حين لآخر هي وليدة هذا التناقض الذي يمتح أسلوبه العنيف كعنف الأزمات من التضاد الذي يفضّل الصراع والصدام على الحوار والتواصل. ومن الطبيعي أن يأتي الإعلام متناقضًا مع معروضاته وعنيفًا في مشاهده، لأنه متحلّل من المسؤولية المهنية ومتسلّل إلى بيوت الناس بحرية. وهذه هي الحرية اللامسؤولة للإعلام المعولم.

#### 2- تحت التضاد أو الوسط بين لا هوية إسلامية ولا قيم عولمة

أما تحت التضاد؛ فهو طبيعي يعبّر عن التبعية التي هي عند البعض وسط؛ بينها في الهوية الإسلامية لا يوجد الوسط بوصفه تبعية. الوسط هو الاستقلال عن قيم العولمة بالاستمساك بالهوية الإسلامية في العملية الإنهائية والإعلامية. إنّ الوسط لا يفترض أن يستجلب أمة تابعة بل تقف عليه أمة عاملة وفاعلة غير تابعة؛ أمة مستقلة لا يديرها الإعلام السيّء أو يشكّك في هويتها. يعيش العالم العربي والإسلامي في تبعية لأنّ الهوية الإسلامية غير حاضرة في الإعلام وموجّهة؛ ومن ثم فإنّ التبعية هي تنمية -لا هي معولمة ولا هي ذات هوية إسلامية - تنتفع منها نخبة العالم العربي والإسلامي المعولمة التي تكدح لدى الإعلام المعولم؛ فلا هي شقية ولا هي سعيدة؛ ولكن هي في موضع يغلب عليه الشقاء الدنيوي. وقد عبّر الله سبحانه وتعالى عن الشقاء الأخروي، لا حياة ولا موت، بقوله عزّ وجلّ ﴿ثُمّ لاَ يَمُوتُ فِيهَا وَلاَ يَحْيى﴾ (الأعلى: 13). وهذه، لا حياة ولا موت، أرادها الله سبحانه وتعالى لأهل النار في الآخرة لسوء عملهم. إنهم يريدون للأمة الإسلامية أن تكون لها تنمية (= لا تخلّف) وتخلّف (= لا تنمية) في الدنيا، وذلك طبعًا من سوء عملهم؛ فمن سوء عملهم يأتي الشقاء لغيرهم في الدنيا، ولسوء عملهم يأتي الشقاء لمهم في الدنيا، ولسوء عملهم يأتي الشقاء لمفر في الدنيا، ولسوء عملهم يأتي الشقاء لمن في الدنيا، ولمن في الدنيا، ولسوء عملهم يأتي الشقاء لمن في الدنيا، ولمن في الأخرة ولكون في الدنيا، ولمن في المناد ولله ولمن في المناد ولمن في الدنيا، ولمن في الونيا، ولمن في الدنيا، ولمن في الدنيا، ولمن في المناد ولمن في المناد ولمن في المناد ولمن في الدنيا، ولمن في المناد ولمناد ولمن في المناد ولمن في المناد ولمناد ولمناد ولمناد ولمناد ولمناد ولمناد ولمناد ولمنا

إنّ تحت التضاد، يجعل الفعل الوسط قلقًا لا يقف فيه الإنسان على حل وسط يغنيه بل نراه يشقيه. فمثلاً في المربع السيميائي لثنائية حياة وممات كتضاد؛ فإنّ تحت التضاد (الوسط) هو لا حياة لا ممات، وهو موضع النار والعذاب كها جاء في القرآن الكريم. وكذلك في ثنائية حلال وحرام كتضاد؛ فإنّ تحت التضاد (الوسط) هو لا حلال لا حرام، وهو موضع المشتبهات كها جاء في الحديث الشريف. ومن ثم فإنّ التضاد وتحت التضاد والنفي والتناقض ليست حلولاً سعيدة بل شقية، تمامًا مثلها نلفي التبعية في المربع السيميائي تقع بين الهوية الإسلامية المشكّك فيها من قبل نخبة الإعلام غير المسؤول في العالم العربي والإسلامي، وبين قيم العولمة التي تزاحم قيم الجماهير وتتجه بها إلى أن تمارس هي الأخرى الحرية اللامسؤولة، نظرًا إلى ما تتلقاه من سوء من الإعلام غير الهادف. إنّ التبعية لقيم العولمة في العالم العربي والإسلامي هي صناعة إعلامية وعلى الرغم من ذلك فإنّ التبعية هي ما يقلق نخبة الإعلام في العالم العربي والإسلامي أكثر من سواها؛ فهي تابعة مرتين: تبعيتها للإعلام المعولم على مستوى القيم والمعرفة، وتبعيتها للسلطة المعولمة على مستوى الشيء والقبول بالأمر الواقع؛ لا سيها أنّ النخبة وجِدت لأن تكون مستقلة بمكانتها ومتنفّذة بمعرفتها، وهي بذلك تناقض نفسها فلا تحترم دورها الحضاري بل تخونه بسكون.

#### 3- التناقض بين الهوية الإسلامية وقيم العولمة

في الإعلام المعولم السيّع، نلفي (لا قيم عولمة) التي تتناقض مع (قيم عولمة) وتدَّعي أنها تتعايش مع الهوية الإسلامية كما في المربَّع السيميائي، أتت لاستقرار ثنائية التضاد بين الهوية الإسلامية وقيم العولمة. إنّ (لا قيم عولمة) عبر الإعلام غير الهادف جاءت للإيهام بأنّ الحرية بإمكانها أن تغير من وضعية الجهاهير، فتنقلها من التخلف إلى التنمية بحجة أنّ التنمية حرية مفتوحة؛ مما يزيد في معاناة الجهاهير التي تغريها النخبة بأنّ الإعلام المعولم لا يتناقض مع الهوية

الإسلامية بل يتضايف معها؛ لأنّ ذلك في نظرها يجعل التنمية بوصفها حرية مفتوحة تجلب للجماهير الأشياء والمعرفة والتعليم والتدريب والتأهيل واكتساب المهارات.

إنّ المزيد من إغراءات (لا قيم عولمة) تزيد من فرص وقوع الجماهير في مصيدة الإعلام السيّع ولإفادة من الشيء والمعرفة التي يفيد منها النخبة بشكل كبير؛ حيث لا يمكن تصديق بأنّ هناك (لا قيم عولمة) في ظل المشاهد السيّئة والصورة الفاتنة والإعلانات المغرية والشركات العملاقة؛ إذ هي علامات واضحات تفضح الإعلام غير الهادف بالترويج الخادع لـ: (لا قيم عولمة) التي تتعايش مع الهوية الإسلامية لتنويم الجماهير وتخديرها. ومن ثم فإنّ الإعلام المعولم يستبعد الهوية الإسلامية للإفادة من الشيء والمعرفة؛ ولكن يبقي النخبة منتفعة تحت غطاء يستبعد الهوية الإسلامية للإفادة من الشيء والمعرفة؛ ولكن يبقي النخبة منتفعة تحت غطاء الصراعات داخل هذه الهوية فلا تأتي أصيلة ولا فاعلة. وإنّ الخاسر غالبًا هو الجماهير وقيمها خاصة إذا التزمت النخبة الهادفة بالصمت، وتكاسلت عن إيجاد بدائل إنهائية تتحرك بداخلها الهوية الإسلامية وتنشط من غير أن تشتط.

إنّ علامة (لا قيم عولمة) تفتح الطريق أمام (لا هوية إسلامية)؛ إذ تنطوي على تُقية تخفي حقيقة تغوُّل قيم العولمة وتوغلها في المجتمع العربي والإسلامي، وتحجبها بالمزيد من الشيء والمعرفة التي تنشغل بهما النخبة والجماهير وتنتفع منهما، وأيضا فإنّ هدف الإعلام المعولم غير الهادف هو تنمية النخبة المعولمة فقط. هذه التنمية المروَّج لها إعلاميًا تتناقض مع قيم العولمة المادية التي تبشِّر بالتنمية البشرية المستديمة التي من المفترض أن يفيد منها الجماهير. إذا استبعدت الهوية من طريق الجماهير، استبعدت الجماهير من التنمية؛ إذ لا يعقل أن تحصل تنمية الجماهير بمساعدة الإعلام المعولم السيِّع؛ وإلا فتأتي تنمية سيئة تتضاد مع هوية الجماهير. وإذا أتت تنمية من غير هوية فلا يمنع لدى الإعلام المتعولم غير الهادف من أن يروِّج لها بأنها تنمية تدور في فلك (لا قيم عولمة)، بحيث تمتص غضب الجماهير تجاه قيم العولمة التي هي في تضاد خفيٍّ مع الهوية الإسلامية غير حفيٍّ بها.

ويبقى التضاد من غير حل، عندما تحسب النخبة المتغرِّبة أنها تحسن صنعًا، وهي تعمد إلى تحويل الدين الذي هو بنية الهوية الإسلامية إلى ثقافة تتهاهى مع قيم العولمة وتذوب فيها، بحكم أنها الأقوى والأعظم؛ حيث إنّ "أساس الإسناد هو الثقافة الغربية، واستخدام العناصر الإسلامية في الواقع ليس أكثر من وسيلة لتحقيق الفعالية. وبالفعل يبدو أنّ هذا ينطبق على معظم المحاولات الرامية إلى تحويل الدين إلى ثقافة، وهي جهود تزعم أنها تنهي ازدواج الآراء العالمية وازدواج الشخصيات. وتعترف مثل هذه المساعي بإخفاق الدين كدين في توفير الرموز الملائمة وفي ربط طرق الحياة الجديدة ربطًا فعالاً بالقيم المتغيرة". ولأنّ الدين لا يتعايش مع التناقض، فيجهد البشر في ترجمته إلى ثقافة وإيديولوجية تعادي الدين في رموزه وعلاماته التناقض، فيجهد البشر في ترجمته إلى ثقافة وإيديولوجية تعادي الدين في رموزه وعلاماته التناقض، فيجهد البشر في ترجمته إلى ثقافة وإيديولوجية تعادي الدين في رموزه وعلاماته التناقض، فيجهد البشر في ترجمته إلى ثقافة وإيديولوجية تعادي الدين في رموزه وعلاماته بايجاءات جنسية وتعنيفات جسدية.

إنّ التسليع الثقافي للإنجيل البشري، وبهدف إضفاء مزيد من المتعة والإباحية لدى المستهلكين، دفع بالمنتجين الإعلاميين (الكتاب والنسّاخ والحكائيين والقصاص والوعاظ) إلى عرض وتصوير بعض الأنبياء، زورًا وبهتانًا، بأنهم قدوة للتحلل الجنسي الأسري. ومن ثم فإنّ العولمة في زوائدها المعنوية وفي قمّة عنفها الجنسي والجسدي، لم تأت من لا شيء، بل أتت من الدين المحرّف الذي استحال فعلاً ثقافيًا بشريًا مشحونًا بالعلامات والرموز والمعاني التي تلهب المستهلك طالب الفرجة الإباحية والمتعة المجانية. إنّ قيم العولمة في زوائدها المعنوية تعكس ما جاء في بشرية الإنجيل. لا شيء من لا شيء؛ الهوية أتت من القرآن والسنة، وقيم العولمة المذكورة أعلاه اجترحت من الإنجيل المتناقض في صوره البشرية المتناقضة والمتعددة، والمبدّدة لبعضها البعض.

يستعصى التقارب في ظل التضاد إذا كان أحد الطرفين مثقلاً بالتناقض، مثل: المساواة الهجينة التي تجعل الوظائف البشرية غير متوازنة، وتفقِد العدالة توازنها، إذ يصبح القضاء في خدمتها فيجلب للمجتمع الجرائم؛ ما يعني أنّ القضاء يفصِّل قوانين للمساواة الهجينة فيحصِّل جرائم ينتفع ماديًا في الدفاع عنها، وهذا هو التناقض عينه. أما الجنوسة التي تستجلب المزيد من

العنف الجنسي لا تحل مشكلة العنف الجسدي؛ حيث إنّ هتك الجسد جنسيًّا من غير عنف هو عنف جسدي أيضًا؛ لأنّ المرض الذي يصيب الجسد من جراء هذا الانتهاك هو عنف حفي بالجسد يهارَس عليه بشكل خفي، ومن ثم فإنّ الجنوسة متناقضة مع السّلام، فهي وليدة العنف النفسي والجسدي، ومع المرأة خصوصًا وما يروَّج له بالمثلية أيضًا؛ إذ كل هذا جاء وليد تخطيط رهيب، أسهم الإعلام في إخراجه للناس في زينته التي لا تقاوَم. وقد شهد شاهد من أهلها؛ إذ يقول هنتنجتون: "قد استطاع الغرب أن يكسب العالم، ليس فقط بسبب تفوق أفكاره أو قيمه أو دينه (الذي تحوَّل إليه عدد من الحضارات الأخرى)، وإنها بالأحرى بسبب تفوقه في تطبيق العنف المنظَّم"."

بالنسبة إلى النسوية التي تريد أن تحل محل المجتمع الذكوري، فإنها تجلب المزيد من الذكورية للنساء، فتتصارع الأسر وتتفكّك في واقع هذا التناقض الجسدي والجنسي المتداخلين. بينها التعددية الثقافية الليبرالية في الواقع جاءت لتقديم حلول للتعدد العرقي والطائفي في إطار ثقافي ليبرالي منفتح ومتعدد؛ والمشكلة لا تكمن في الثقافة بل في أصل العرق؛ فللمثال "إنّ ما يزدريه العنصري ليس ثقافة السود، بل إنه يزدري السود أنفسهم، فلا يوجد أي تضارب في الرؤى بين ثقافات السود والبيض بحيث نعتبره مصدرًا للخلاف العنصري... إنّ الثقافة ليس هي المشكلة كها أنها ليست الحل". "من وجهة أخرى فإنّ التعددية الثقافية الليبرالية متناقضة في طروحاتها؛ إذ تطمح إلى المساواة بين الأعراق والثقافات التي يتشوّف أصحابها إلى الاختلاف في الوقت نفسه؛ ما يعني أنّ "التجانس الثقافي الكلي هدف مستحيل (وبالنسبة إلى معظم الناس غير مرغوب فيه) إنجازه حتى في المجتمعات المتجانسة عرقيًا، ستكون هناك دائهًا طوائف دينية أو أقليات جنسية، للإشارة فقط إلى اثنين من الأمثلة الأكثر جلاء، وهي تطالب بحقها في أن تكون (متساوية ولكن مختلفة)". "

إنّ اللاتوطين يعني أنّ الإنسان من غير شخصية، ومن ثم هو إمَّاعة تعبث به رياح المصالح والمنافع بشكل مقصود. ومَن لا شخصية له فهو متناقض في قراراته وتصرفاته. لقد جاءت

الديمقراطية بهذه القيم، على الرغم من تناقضاتها، لتصبح لا مسؤولة في المجتمعات الفقيرة أيضًا. وهذه غاية صنَّاع قيم العولمة المنتفعة في أن يكون العالم من غير غاية ولا هدف. إذا كانت الهوية الإسلامية تنتصر للمكان، فإنّ قيم العولمة في إعلامها تنتصر إلى اللامكان إلى اللاتوطين ومع ذلك فإنَّ هذه القيم خرجت من المكان، ولكن تتطور في المكان نفسه (أمريكا)؛ فهي تريد اقتلاع الناس من أماكنها لتبقى هي في مكانها، ما يعمِّق من تناقضاتها وأنانيتها. إنَّ عبقرية المكان تبرز من شخصية المكان المختار تاريخيًّا وحضاريًّا؛ ما يفترَض تفضيلها على الجوار (قيم العولمة) التي في نيتها التقارب مع الهوية الإسلامية والتعايش معها، وذلك من غير أن تختار الهويةُ الإسلامية قيمَ العولمة أو تكون سببًا في استجلابها؛ إذ ليس كل جار مختارا من جاره، أي ليس كل جار قد اختاره جاره ليكون بجواره. إنّ الإعلام المعولم، والذي تديره نخبة من العالم العربي والإسلامي، مثله كمثل الجار الذي لم يلتزم بحق الجوار لكونه ما زال يتعاطف مع المكان الذي جاء منه، ويريد أن يفرض على جاره قيمًا جديدة عليه ومسيئة؛ ما يجعلنا نتساءل مع السائلين "كيف يؤدي استخدام تكنو لو جيا الاتصالات والتقنيات الإعلامية إلى اللاتو طين: كيف تقتلعنا من ارتباطنا الثقافي بل والوجودي بنواحينا المنفصلة، وبمعان عديدة، فتحت عوالمنا الحياتية على عالم أكبر". ٥٠ وتكون الإجابة ليس هو حصول إنسان عولمي يبشِّر بالتقارب كما يعتقد أصحاب السؤال؛ وإنها حصول قيم مغرية غير مقنعة تفرض أساليبها بشكل غير حضاري يسرق الإنسان من إنسانيته فتأتي ضائعة في عالم الإنس وجائعة للجنس. اللاتوطين معناه أن "الأماكن لم تعد تمثل الدعمات الواضحة لهو ياتنا". أي

إنَّ التناقض هو أن يعرض الإعلام سلعًا ثقافية متناقضة مع شطر كبير من الإنسانية المشاهِدة والمستهلِكة؛ وإذ ليس كل من يذهب إلى السوق للاستهلاك فهو جائع، فإنه ليس كل من يتعاطى مع الإعلام فهو ضائع. وإذ لا يعرض الإعلام مادة ناقدة للتسليع الثقافي العولمي فإنّ المتلقي الواعي والرائي يتعامل مع المعروضات بوصفها نفايات ثقافية، من واقع أنّ كل بيت لا يخلو من سلة مزبلة تُشاهَد يوميًا، ثم ترمى لتأتي أخرى. وإذا أتت رائحة المزبلة عنيفة نتنة، فإنّ

العيش في البيت يصير مستحيلاً لا يطاق. وهكذا فإنّ الإعلام الذي يقدِّم بضاعة قذرة هو إعلام عنيف ونتن، يجعل الانسجام في البيت غاية لا تُدرَك. وإذا حصل التناقض في الإعلام فإنه لا يحصل الانسجام في البيت.

إننا نسلّم بتناقض الفكر البشري؛ ولكن نرفض التناقض العنيف الذي يختزل العالم المتعدد الأبعاد في بعد واحد وهوية واحدة، لا سيما وأنّ "العنف ينمو عندما نعمق إحساسًا بالحتمية حول هوية يُزعم أنها فريدة". وقد زعمت قيم العولمة فرادتها لما "فرضت القوانين والاتفاقات الدولية لتحل محل الشرع الحنيف وإحالة المرأة المسلمة والأسرة إلى تلك القوانين الوضعية المخالفة في معظم بنودها للشرع". في التناقض يأتي من غياب الدين في تفصيل القيم وتأصيلها؛ لأنّ التناقض أسلوب بشري له معانيه ورموزه لتحصيل المزيد من المنافع وتعظيم اللذات الإسعاد الذات؛ حيث إنّ المنافع الإنهائية هي التي تدفع الناس وترغمهم على التناقض مع الفطرة التي فطروا عليها. يقول الله تعالى: ﴿ وَلَوْ شَاء اللهُ جُعَلَكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلكِن يُضِلُّ مَن يَشَاء وَلَتُسْأَلُنَ عَمًا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ (النحل: 93).

#### 4- تداخل في الإثبات: هوية إسلامية ولا قيم عولمة

تداخل في الإثبات يجعل المؤشر إيجابيًّا؛ حيث تعني هوية إسلامية أنّ هناك (لا قيم عولة) تفضي إلى الحرية المسؤولة (=التنمية). وهي تنمية إعلامية ترشد الجهاهير إلى قضاياها نتيجة وعي النخبة برسالتها الحضارية حيث تبلِّغها الرسالة الإعلامية الهادفة. ومع هذا يفترَض تعزيز الوعي من خديعة القول ب: (هوية إسلامية) في ظل (لا قيم عولمة)، لا سيها أنّ الهوية الإسلامية غير ثابتة وليست مضمونة في مجتمع تغيب فيه مؤسسات قوية تحفظ الهوية الإسلامية من استغلالها عبر خديعة الجهاهير إعلامياً بقيم عولمية أخرى تأتي في الوهلة بريئة، فتكون مدخلاً غير مباشر للقيم غير البريئة في العولمة التي تبشّر بها مؤسسات عملاقة ذات مصداقية لدى الجهاهير.

#### 5- تداخل في النفي: قيم عولمة ولا هوية إسلامية

تداخل في النفي يجعل المؤشر سلبيًّا؛ حيث تعني قيم العولمة أنّ هناك (لا هوية إسلامية) تفضي إلى استبعاد قيم الجماهير، واستجلاب قيم العولمة (=الحرية اللامسؤولة)، بحيث تجعل النخبة والجماهير غير مسؤولة أيضًا؛ ما يؤدي إلى التراجع عن الرسالة الحضارية والإعلامية ويعزِّز من فكرة القابلية للإعلام السيًّ، وهذا التداخل في النفي يعمِّق من ساحة التناقض ويجعل المعركة غير متساوية يكون الرابح فيها هو الأكثر تناقضًا مع الفطرة، في عالم تجرَّد من كل حياء، يجعل الإنسان يفعل ما يشاء، فيتزوَّد بأساليب المكر والخبث والدهاء الذي نراه في الإعلام المعولم الملحد والهدام، و"لا ريب أنّ هناك أقلامًا مؤمنة تستطيع أن تخرِس ألسنة الإلحاد، وأن تنزل معها في صراع حر لا ترى بعده إلا أن تفر و تخزى.. لكن الحرب غير متكافئة". "

## ثالثا: تحليل سيميائي للإعلام السيَّء وموقفه من ثنائية الهوية الإسلامية وقيم العولمة

تقرَّر لنا مما سلف، أنّ معاني المسؤولية التي تبشِّر بها الهوية الإسلامية وقيم الحرية اللامسؤولة الجامعة لقيم العولمة، تفرز تناقضًا حاصلاً بين الهوية الإسلامية وقيم العولمة؛ فلا يكون هناك جمع بينها ولا وسط، ولا يرتفعا معًا؛ إذ إنّ "الفرق بين النقيضين والضدين، أنّ النقيضين: لا يجتمعان ولا يرتفعان كالعدم والوجود، وغير متصور أن يكون إنسان معدومًا في مكان وموجودًا في نفس المكان، وفي نفس الوقت. وأمّا الضدّان: فهما لا يجتمعان لكن ممكن يرتفعان كالسواد والبياض. والتداخل يطلق على معان. الأول كون الشيئين بحيث يصدق أحدهما على بعض ما يصدق عليه الآخر". ومن ثم فإنّ الاستمساك بالهوية الإسلامية هو حفاظ على المكتسبات التاريخية والحضارية؛ حيث إنّ "تفعيل الهوية شيء أساسي في عملية النهوض الحضاري، فهويتنا قد تشكّلت عبر التاريخ حتى أصبحت منا وأصبحنا منها". إنّ إذراء الشخصية والهوية بجعل المكان عنيفًا أليبًا في حالات، ومتناقضًا مهجورًا في حالات أخرى، لا سيها أنّ "الهوية هي الشيء الذي تسكن إليه وتطمئن إليه، وتشعر من خلاله بالحماية أخرى، لا سيها أنّ "الهوية هي الشيء الذي تسكن إليه وتطمئن إليه، وتشعر من خلاله بالحماية

والأمان، والتميز، فهو يخصك أنت ولا يخص غيرك من غير المنتمين إليه". وإنّ تناقض اللاتوطين الذي يروِّج له الإعلام المعولم المتضاد، حوَّل الأمكنة إلى أزمنة تسافر بصاحبها في عالم افتراضي لا يعاش ولكن يُتخيَّل؛ حيث إنّ "الذي فعله التلفزيون هو أنه كسَّر المكان ولم تعد للمنزل قيمته الأولى في أنه المخبأ والحصن". 21

#### 1- الإعلام اللامسؤول بوصفه كتلتامن التناقضات

يحتفي الإعلام المعولم بهذه الحصص من التناقضات فيأتي متناقضًا مع رسالته التي هي النصح للإنسان المتلقي والمشاهد والقارئ؛ إذ في الغالب ما يبسط الإعلام هذه التناقضات فتشتط عليه، وكأنه هو الآخر يتفرَّج عليها فصبح قيمة من قيمها المتناقضة؛ فلا ندري مَن يتفرَّج على مَن؟ هل الإعلام فُرجة تتخذ من هذه القيم تسلية ثقافية ومادة استهلاكية لتحصيل المزيد من الأرباح، أم أنّ هذه القيم هي التي تحيله إلى وسيلة لتحصيل مكاسب غير إنسانية هي بالنسبة لصنَّاع المعولمة غاية؟ فإذا كان الإعلام فُرجة وتسلية فهو من غير شخصية تعدم فيها حس النقد المسؤول، وإذا كان وسيلة لغاية فهو من غير رسالة هادفة، لأنّ الوسيلة غير النبيلة هي قيمة دنيئة ورديئة.

إنها الحرية اللامسؤولة، وهو أن يكون الإنسان العولمي حرَّا إعلاميًّا؛ لأنّ الإعلام حر فيها يستعرضه من سلع ثقافية، وليس مسؤولاً لأنّ هذه القيم غير مسؤولة، فذاك من ذاك. وفي غياب القيم غير المسؤولة فإنّ الإعلام المتعولم تسود تحليلاته القوة وممارسة العنف، ولا يولي للأخلاق قيمة. إنّ قيمة الحرية اللامسؤولة تتناقض مع السلام والمسؤولية والاعتبارات الإنسانية والأخلاقية، ونأخذ مثلاً على ذلك اتصفت به النخبة الغربية اللامسؤولة، وهي تحلّل النتائج اللاإنسانية بعد الحروب الفضيعة، فقد "كانت القنبلتان الذريتان الوحيدتان اللتان ألقيتا على هدف بشري هما القنبلتان اللتان ألقيتا على هيروشيها وناجازاكي في آب عام 1945، وكانت أرضية النقاش حول استخدامها تدور في معظمها حول صحة أو خطأ الإرهاب ضد السكان

المدنيين... ولم يكن هناك نقاش علني يذكر حول أسباب إسقاط القنبلتين". وعلاوة على أنه عندما يتعامل الإعلام اللامسؤول مع مشاهد العالم العربي والإسلامي نلفيه يفتقر فقرًا إلى النزاهة ويمكر مكرًا في تشويه الصورة التي انطبعت لدى العالم عن المسلمين، ليس لأنّ بعض التصرفات لديهم مخطئة وحسب، بل لكونهم يدينون بالإسلام؛ وإلا لماذا البوذيون والإلحاديون والهندوس في منأى عن التصريح والتجريح بالشكل الذي يصيب الإسلام والمسلمين؛ فلا غرو أنّ "صورة الإسلام في الإعلام الغربي المقروء، والمسموع، والمرئي، ظلت صورة واحدة ثابتة لا تتغير من أية زاوية نظرت إليها، ومهم تكن المادة المعروضة". وقاله العروضة ". وقاله المعروضة".

مثلاً، التلفزيون بوصفه وسيلة إعلام متنفّدة في المجتمع يعمل على خلق وعي زائف ما يعمّق من التناقض بين الصورة والواقع، فلا يبرز إلا قيم العولمة المتمثلة في الرفاهية والسعادة المادية والاستهلاك والإعلانات الحسية والجنسية؛ إذ "تميل القصص التي تعرض على شاشة التلفزيون إلى الإيحاء بأنّ ما يسمى بـ: (الحلم الأمريكي) لا يزال قائبًا وبخير؛ وأنّ أيّ شخص لديه ما يكفي من العزم والإرادة، سوف ينجح حتبًا. معظم الشخصيات في السرد التلفزيوني تميل إلى أنّ تكون من الطبقة المتوسطة أو الغنية. هذا يعني أننا نعيش في مجتمع لا طبقي، وذلك لأنه تم تصويره -لأغراض عملية - على أنه حصريا من الطبقة المتوسطة. في حين الأقليات والجهاعات الإثنية والعرقية والجهاعات الأخرى، يتم تجاهلها، ونادرًا ما يتم التعامل مع الصعوبات الرهبية التي يواجهها الناس من الطبقة العاملة. يقول بعض نقاد التلفزيون إنه يمكن أن ينظر إليه على أنه نوع بارع من غسل الدماغ، يهدف إلى إقناع الناس بقبول الوضع الراهن وافتراض أنه لا يمكن تغيير أيّ شيء"." إنها قيم عولمية تبرز مفاتنها وتلغي الآخر، الذي يعرض عهاه، وتسمه بالقبح.

إنّ العيش من غير هوية هو استمرار للقابلية لقيم إعلام العولمة اللامسؤول. إنّ قيم العولمة في أشكالها السيّئة التي تتضاد مع الهوية تعدّ ثقيلة؛ ومن ثم فإنّ نخبة الإعلام غير الهادف في العالم العربي والإسلامي تقلّد شيئًا ثقيلاً عليها. إنّ التبعية خروج عن الاجتهاد؛ وإذ يقف

الإعلام المعولم على إعادة تشكيل العقل الإسلامي وتفريغه من كل ما يمت بصلة إلى الوعي والمسؤولية، فإنّ الهدف من ذلك هو تقديم مادة إعلامية متناقضة لا يفقه كنهها الوعي الزائف والحرية اللامسؤولة؛ ما يجعل قيم العولمة بديلاً إنسانيًا تبشّر به إيديولوجية التنمية البشرية الجامعة للبشر تحت مظلة قيم العولمة. إنّ "من المهام التي يعني بها اليهود في مجال الإعلام إضعاف الرأي العام العالمي، وإفساده، وإشغال أذهان الناس بها لا طائل تحته ولا خير فيه وذلك بموالاة الحملات الإعلامية المتكررة عليه، حتى يفقد القدرة الصالحة على التفكير". "أ

إنّ مشكلة العالم العربي والإسلامي تكمن في التبعية اللامسؤولة للآخر إعلاميًّا. إنّ التبعية تختزن بداخلها تنمية غير مسؤولة حضاريًّا تجعل الإنسان العربي والمسلم متناقضًا مع نفسه في الوقوف بين الهوية الإسلامية وقيم العولمة؛ حيث تفيد من هذا التناقض نخبة الإعلام المعولم، التي لم تقف في الوسط بل فضَّلت التبعية؛ حيث إنّ الوسط لا يوجد بين الهوية الإسلامية وقيم العولمة، بل الوسط هو نفسه الهوية الإسلامية التي في مُكنتها أن تتحكَّم في قيم العولمة وتغيِّر مسارها بحيث لا تصطدم مع الجهاهير. وهذه التنمية غير المسؤولة -الناتجة عن التناقض بين قيم عولمة ولا قيم عولمة في ظل حصول (لا هوية إسلامية) في التنمية - تخفي عيوب التبعية في ظل البحث عن سبل اللحاق بالعولمة على الأقل إعلاميًّا. إنّ القابلية للإعلام المعولم السيًّ واللامسؤول، تكمن في تعاطي النخبة في العالم العربي والإسلامي مع مقولات التنمية من غير هوية هو نفسه القابلية للتعاطي مع مادة الإعلام غير الهادف؛ لأنّ كل ما هو غير هادف يتضاد مع الهوية الإسلامية.

وإذ تصبح الهوية الواحدة مفروضة على العالم عبر الإعلام اللامسؤول، فإنّ التفكير سيكون واحدًا؛ ما يتناقض ذلك مع السنن الكونية، لا سيها أنّ "مفهوم الهوية يؤثر، بوسائل كثيرة مختلفة، في أفكارنا وأفعالنا" أن إذ يستحيل أن يكون الفعل واحدًا حتى لو كانت الأفكار واحدة؛ مما يفترض من الإعلام المعولم أن تكون أفعاله غير منحازة لهوية بعينها. وإذا استمر الإعلام تابعًا سيًّا، فإنه يكتسب مستهلكين يتناقضون معه ويقابلونه بالعنف اللساني في البيت

والعنف الجسدي والنفسي والجنسي والدموي في الشارع والمدن. ومن ثم أليس هذا الإعلام هو من علَّم الناس كيف يشادون في دينهم بحجة الدفاع عن هويتهم المغلوبة والمسلوبة، بينها يصف نخبة الإعلام المتنطعين والوصوليين والانتهازيين هؤلاء بالمتشددين والأصوليين والإرهابيين مَنْ أوجد مَنْ؟ مَنْ أرهب مَنْ؟ البحث عن حلول للإرهاب أضحى من مهمة الإعلام المعولم وليس الدين. كيف نقنع المتدين الساخط أنه منحرف دينيًا؟ كيف نقنع الإعلام الساقط أنه منحرف إعلاميًا؟ كيف نقنع عليًا وإعلاميًا؟

#### 2 لعبة الشيء والمعرفة في أوساط نخبة الإعلام اللامسؤولة

إنّ المعرفة المتشيِّئة التي تحصل عليها نخبة العولمة يكون الهدف منها تعميم معارف قيم العولمة في أوساط الجهاهير المتعلِّمة بهدف التشكيك في قيمها من هوية وثقافة، وترسيخ قيم العولمة؛ وإذ تعد قيم الجهاهير وسيلة لجمع الثروة والشيء وزيادة في المعرفة، فإنها تدفع الجهاهير إلى المطالبة بالحرية اللامسؤولة؛ لأنّ قيم العولمة تتضاد مع الهوية الإسلامية وتحتقرها، علاوة على أنّ قيم العولمة عبر الإعلام غير الهادف، تمتلك لغة إعلامية بذيئة مؤثرة في الجهاهير، وفي الغالب تكون معانيها غامضة، وعلاماتها مغرية تزيد في سرعة عملية جذب المتلقي إلى الرسالة الجديدة لقيم العولمة.

يجنح الإعلام المتعولم لا سيما في قيمه إلى النخب الصاعدة ويزوِّدها بالمعارف التي لا هوية لها، فلا تتواصل الجماهير مع النخبة ولا يعي بعضهما البعض؛ لأنّ قيم العولمة عبر الإعلام السيِّء تتحايل على الهويات الأخريات بقناع الإقناع وليس الإقناع نفسه، وهو قناع يتخفَّى وراء الصورة والإشهار. فكلما كانت القيم في مركز إعلامي قوي، مارست سلطتها اللاإنسانية المتمثلة في الكذب والخداع والتحايل؛ ما يفضي إلى تنمية مخادعة ومتحايلة ومعولمة. في حين الهوية تستدعي التعاون وتعزِّز من التنمية المحلية والإقليمية، ومن ثم فإنها ليست حكرًا على النخبة التي تراكم المعرفة بقيم عولمية لا تستجيب للبيئية. إنّ قيم العولمة تبشِّر بالفعالية ولكن

من غير هوية؛ ما قد يؤدي إلى استئصال الأصالة من عملية التنمية. وإذ نلفي قيم العولمة والأصالة لا يلتقيان ولا يجتمعان، فإنّ ذلك يزيد من بقاء ثنائية الهوية والعولمة متضادة على حالها.

وفي تجريد التنمية من الهوية الإسلامية تكون النخبة تابعة للإعلام المعولم فلا يأتي هادفًا لأنّ مصالح نخبة العولمة هي مصالح شيئية ومعرفية يدفعون ثمنها فيها يتلفظون به في الإعلام السيّع، بخلاف الجهاهير التي تكمن مصالحها في الهوية التاريخية والحضارية التي كسبتها عبر الأسلاف. إنّ غاية الإعلام المعولم ألا تكون الهوية الإسلامية حاضرة في عملية التنمية؛ حتى تأتي هذه التنمية صنيعة قيم العولم العنيفة. إنّ "تضليل عقول البشر هو، على حد قول باولو فرير (أداة للقهر)، فهو يمثل إحدى الأدوات التي تسعى النخبة من خلالها إلى تطويع الجهاهير لأهدافها الخاصة". \*\*

إنّ (قيم العولمة) التي تتصدرها نخبة الإعلام السيّء بوصفها قلَّة تكثر بكثرة قيم العولمة التي تستقوي بالشيء والمعرفة؛ أما (لا هوية إسلامية) أو لا لقيم الجماهير، وعلى الرغم من كثرتها، إلا إنها غير متسقة وغير منسجمة، علاوة على أنّ قيم العولمة تزاهمها بوصفها كثرة بمفاسدها أيضًا؛ ما يجعل الإعلام المعولم في مركز مادي قوي تحميه مؤسسات إعلامية عملاقة تجلب إليها النخبة عبر المعرفة المتشيِّة؛ ولكن لا تحصل التنمية للجماهير في ظل تراوحها بين (لا قيم عولمة) و(لا هوية إسلامية) مقرون بالنوايا السيِّة تعم عولمة) و(لا هوية إسلامية). ومع ذلك فإنّ وجود (لا هوية إسلامية) مقرون بالنوايا السيِّة للإعلام المعولم تجاه الجماهير. فإذا أتت المعرفة لا مسؤولة، فإنه حسب المربَّع السيميائي نلفي علامة (لا قيم عولمة) خادعة لتقريب الجماهير إلى الإعلام المعولم الذي يخلط عملاً صاحاً (=هوية إسلامية) وآخر سيئًا (قيم العولمة)، ونتيجة الخلط هي (لا هوية إسلامية). كما بدت وضعية السلامية في المربَّع السيميائي من غير هوية واضحة تخلط بين قيم العولمة اللامرئية والهوية الإسلامية للإبقاء على ثنائية الهوية الإسلامية وقيم العولمة قائمة من غير حل.

إنّ الإعلام غير الهادف في نخبته، وفي وسائله المدسوسة في المعرفة المتشيّئة، يعمل على توسيع دائرة الحريات غير المسؤولة، وإلغاء الآخر الرافض لها، والتشكيك في هويته. وعليه فإنّ

قيم العولمة تتناقض مع المسؤولية. إنّ الإعلام المعولم يستبيح أرض الهوية؛ وأول الهوية وصاية الإنسان على أرضه. أما قيم العولمة المفتوحة فإنها تقمع حرية الإنسان المسؤولة؛ وأول هذه الحرية توظيف الهوية الإسلامية في عملية التنمية. وبذلك يقف الإعلام وقيمه المتعولمة ضد خيارات الإنسان والهوية الإسلامية، ومن ثم يعمد الإعلام إلى خلق التناقضات داخل هذه الهوية. وإذ يصبح الدين/ الهوية خطرًا على مصالح العولمة، أو مصالح الدول المتأثرة بقيم العولمة، فإنها "تسمح لاتجاهات وآراء متضاربة أن تظهر في إعلامها". أن

وعليه فإنّ وضعية (لا قيم عولمة) تستدعي إعادة النظر في العلاقة غير البريئة بين نخبة الإعلام في العالم العربي والإسلامي، وبين قيم العولمة، ويكون ذلك بمراجعة مصادر المعرفة المتشيئة من داخل توظيف الهوية إعلاميًا؛ وتغليب الحوار من قبل نخبة الإعلام مع الهوية الإسلامية، بدلاً من تقبل قيم العولمة من غير نقد أو ورد، لا سيها أنّ قيم العولمة أتت مصحوبة بإكراهاتها الثقافية والنفسية والجنسية؛ حيث بات معها التوصُّل إلى تقارب وتواصل من المستحيلات والمصيبات؛ ما قد يعمِّق من الكراهية بين الجانبين. إنّ آليات التواصل معدومة في ثنائية الهوية الإسلامية وقيم العولمة؛ وإلا فإنّ "التواصل أسلوب في العلاج النفسي وتطهير لها من الأحقاد والكراهية والضغائن وروح الانتقام وتوخي النصح بالنقد الموضوعي البناء. فإذا حصل التفاهم تقلصت دوائر الجهل، وفترت الغرائز العدوانية". أنه

في الجهة اليمنى (= تداخل في الإثبات)، تبرز التنمية بوصفها حرية مسؤولة لا سيا في ظل تواجد إعلام هادف؛ بحيث تكون الحرية مسؤولة باستحضار الهوية لمراقبة قيم العولمة حرية في أن تكون هوية الجهاهير هي نفسها هوية النخبة العاقلة؛ وإلا فإنّ نخبة وجماهير لا مسؤولة، تفضي إلى تنمية لا مسؤولة. ومن ثم على النخبة تغليب هوية الجهاهير التي هي هويتها أيضًا على قيم العولمة المبشرة باللاتوطين.. باللاتنمية.. بالتبعية وانفصام الشخصية.

في الجهة اليسرى من المربَّع السيميائي (= تداخل في النفي)، تظهر لا مسؤولية نخبة الإعلام في العالم العربي والإسلامي، التي تعنت في الترويج لقيم العولمة المفتوحة اللامسؤولة

ما قد يدفع ذلك إلى عولمة الجماهير بالقيم فتأتي هي الأخرى لا مسؤولة أيضًا. يتم ذلك بترسيخ المعرفة الشيئية في وعي النخبة، وتفعيل المعرفة التي تتناقض مع قيم التنمية ذات الهوية الإسلامية. إن الهدف من بسط المعرفة الشيئية على نخبة العالم العربي والإسلامي هو مزيد من انتشار قيم العولمة في أوساط الجماهير المحرومة من الشيء والمعرفة؛ حيث الحصول عليهما يشترط انخراط الجماهير في قيم العولمة وتمثلها (= الحرية اللامسؤولة)؛ ما يعني المزيد من العنف اللامسؤول الذي هو صنيعة إعلامية عولمية بامتياز. هذا إن لم يسارع عقلاء الأمة، مهما اختلفت توجهاتهم الدنيوية، في كبح آلة الإعلام السيئة، وتقديم بدائل إعلامية معرفية وشيئية هادفة تحافظ على شخصية الأسرة والمجتمع ولا تخدش حياءها.

#### خاتمت

من منطلق إيهاننا بأنه حيث وجدت الهوية وجدت التنمية؛ فإنّ التضاد الذي أقامته العولمة لم يأت في صالح التنمية المستديمة التي يبشِّر بها إعلام العولمة. وهذا نظرًا إلى أنّ قيم العولمة المتناقضة مع الوجه الإنساني في العولمة هي وليدة نص قيادي عقلاني يتضمن الكثير من اللاعقلانية، اصطدم بالهوية الإسلامية في مرجعيتها السيادية القرآن والسنة؛ حيث إنّ المستقبل لهذا الدين.. لهذه الهوية الإسلامية.

هذا، وقد خلصنا إلى النتائج الآتية:

- 1. هناك تضاد واضح بين الهوية الإسلامية وقيم العولمة استجلب معه تناقضاته.
- 2. هناك تناقض بين (الهوية الإسلامية) التي تمثلها الجماهير أساسًا، وبين (لا هوية إسلامية) التي تستغلها قيم العولمة للترويح لإعلام سيِّء، يستحي القائمون عليه من هويتهم الإسلامية.

3. هناك تناقض بين (قيم عولمة) و(لا قيم عولمة)؛ بحيث يشوِّش الإعلام المغرِض على المتلقي وعلى هوية الجهاهير الإسلامية؛ ما يجعل الإعلام أكثر تُقية ونفاقًا؛ إذ إنّ النفاق كتلة مثقلة بالتناقض.

4. (لا هوية إسلامية) و (لا قيم عولمة) لا يأتيان بحل وسط؛ ما يعني أنّ الإعلام في العالم العربي و الإسلامي، بوقوفه في هذا الوسط غير الوسطي، هو في تبعية من غير شخصية مسؤولة؛ بل نلفي (لا هوية إسلامية) التي يبشّر بها الإعلام المعولم، تنتصر لقيم العولمة عبر هامش (لا قيم عولمة)؛ ما قد يرفع من وتيرة الإعلام السيّع الذي يستند إلى (لا هوية إسلامية) فلا يُقيّم، ويرتكز على قيم العولمة فلا يُراقب.

5. تميل قيم العولمة إلى نخبة في العالم العربي والإسلامي متشبّعة بقيمها ومؤمنة أيضًا ومزوَّدة بآلية السوء والنفاق والتقية، وتوسيع فجوة التضاد؛ حيث إن فشل قيم العولمة في استيعاب الهوية الإسلامية، يدلِّل على صحة فرضية التضاد وما تستجلبه من تناقضات تنسف فرص السلام والتعايش.

أما عن التوصيات، فهي على النحو الآتي:

أ. صناعة إعلام جديد به مشر وعات مرئية، عملية وواقعية، تشجِّع على الحفاظ على الهوية الإسلامية حتى في النشاطات الإنهائية المادية، بحيث يستحدث من هذه الهوية برامج هادفة تخاطب الأطفال والكبار، وتكون موازية للنشاطات المدرسية مما يسهل محاكاتها وتنزيلها.

ب. تكوين نخبة عالمة وتدريبها على مخاطبة العولمة بلغاتها التي تفضح قيمها السيِّئة، وتبرز الوجه الإنساني في العولمة.

ج. تطهير البيئة الإعلامية من المظاهر التي تتعايش مع قيم العولمة، وتنجذب لها، ويكون ذلك بالتوعية الإعلامية أيضًا.

د. تحسين أداء المدارس والجامعات بإدخال مقرارات ومساقات تكون ناقدة لهذه القيم ومفنّدة.

### تحليل سيميائي للتضاد بين الهوية الإسلامية وقيم العولمة الإعلام الهادف بوصفه تنمية

هـ. مراقبة القضاء للإعلام السيِّء بوصفه إجرامًا محترفًا.

و. ضرورة إيجاد حلول مدروسة للبطالة، وبناء مؤسسات تستوعب الشباب؛ لأنّ الإعلام السيِّء يشتغل في دائرة الفراغ التي يملأها بفجوره وبجوره؛ إذ إنّ كثيرًا من المذاهب الهدّامة والإيديولوجيات الملحدة استغلَّت إعلاميًا هذا الفراغ القاتل، فأتت خاتلة وقاتلة.

#### ـ هوامش ومراجع البحث:

1- "مقاومة حجاب الامتياز: مد جسور الهويات كسياسة أخلاقية للمذاهب النسوية العالمية"، آن فيرغسون في: نقض مركزية المركز: الفلسفة من أجل عالم متعدد الثقافات بعد-استعماري ونسوي، أوما ناريان وساندرا هاردنغ (محررتان)، ترجمة: يمنى طريف الخولي، ط1، 2013م. الكويت: المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، ج2، ص56.

- 2- "المواقع واللغات: التشيكيات ينظِّرن للمذاهب النسوية"، آيدا أورتادو، في: نقض مركزية المركز: الفلسفة من أجل عالم متعدد الثقافات بعد-استعاري ونسوي، أوما ناريان وساندرا هاردنغ (محررتان)، ترجمة: يمنى طريف الخولي، ط1، 2013م. الكويت: المجلس الوطنى للثقافة والفنون والآداب ج1، ص228.
- 3- أوديسا التعددية الثقافية: سبر السياسات الدولية الجديدة في التنوع، ويل كيمليكا، ترجمة: إمام عبد الفتاح إمام، ط1، 2012م. الكويت: المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، ج1، ص130.
- 4- الإسلام والأمة الإسلامية: خطب وكلمات مختارة، محضير محمد، ط1، 1423هـ/ 2002م. دمشق: دار الفكر، ص23.
- 5 مشكلة الأفكار في العالم الإسلامي، مالك بن نبي، ترجمة: بسام بركة، وأحمد شعبو، ط2 1420هـ/ 2000م. بروت: دار الفكر المعاصر، ص75.
- 6- "السيميائيات: النشأة والموضوع"، سعيد بنكراد، مجلة عالم الفكر. الكويت: العدد3، المجلد 35 يناير- مارس 2007م، ص12.
- 7- أضواء على الإعلام في صدر الإسلام، محمد عجاج الخطيب، ط2، 1407هـ/ 1987م. بيروت: مؤسسة الرسالة، ص17.
- 8- صحيح البخاري، محمد بن إسهاعيل البخاري، حقق أصولها وأجازها: الشيخ عبد العزيز بن عبد الله بن باز طبعة محققة على عدة نسخ وعن نسخة فتح الباري (القاهرة: المكتبة التوفيقية، د.ط، د.ت)، ج2 ص6-7 أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب البيوع، باب: الحلال بيِّن والحرام بيِّن وبينهما أمور مشبَّهات الرقم 2051. وقوله تعالى: ﴿أَطِيعُواْ اللهِ وَأَطِيعُواْ الرَّسُول وَأُولِي الأَمْرِ مِنكُمْ ﴾ (النساء: 59)، ج2، ص37، الرقم 3118.

- 10- الهوية والحركية الإسلامية، عبد الوهاب المسيري، تحرير: سوزان حرفي، ط2، 1431ه/ 2010م. دمشق: دار الفكر، ص148.
- 11- "وسائل الإعلام بين إزالة الحواجز وبناء الجسور"، صالح بن عبد العزيز التويجري، في: دراسات في الشأن الإسلامي، ربيع الآخر 1428ه/ 2007م. مكة المكرمة، رابطة العالم الإسلامي، ص278.
- 12 جغرافيات العولمة: قراءة في تحديات العولمة الاقتصادية والسياسية والثقافية، ورويك موراي ترجمة: سعيد منتاق، ط1، 2013م. الكويت: المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، ص264.
- 13 "زوال المجتمع التقليدي"، دانييل ليرنر، في: ج. تيمونز روبيرتس وأيمي هايت (محرران)، من الحداثة إلى العولمة: رؤى ووجهات نظر في قضية التطور والتغيير الاجتهاعي، ترجمة: سمر الشيشكلي، ط1 2004م. الكويت: المجلس الوطنى للثقافة والفنون والآداب، ص191.
- Algirdas Julien Greimas, *On Meaning: Selected Writings in Semiotic Theory*, -14
  Translation: Paul J. Perron and Frank H. Collins (London: Frances Pinter, 1987), P49.
- 15- "أوليات منطقية رياضية في النظرية السيميائية،" محمد مفتاح، مجلة عالم الفكر. الكويت: ع3 مج35 يناير-مارس2007، ص136.
- 26 "أزمة الهوية في الإسلام"، خلدون دوران، في: إسلاميات في مفهوم القيادة، مجموعة من المؤلفين، ط1 1938م. بعروت: المؤسسة العربية للدراسات والنشر، ص56.
- 17 صدام الحضارات: إعادة صنع النظام العالمي، صامويل هنتنجتون، ترجمة: طلعت الشايب، ط2 1999م. د.ن: د.ت.، ص85.
- 18- الثقافة والمساواة: نقد مساواتي للتعددية الثقافية، بريان باري، ترجمة: كمال المصري، ط1، 2012م. الكويت: المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، ج2، ص249.
- 19 العرقية والقومية: وجهات نظر أنثر وبولوجية، توماس هايلاند إريكسن، ترجمة: لاهاي عبد الحسين، ط1 2012م. الكويت: المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، ص225.
- 20 العولمة والثقافة: تجربتنا الاجتماعية عبر الزمان والمكان، جون توملينسون، ترجمة: إيهاب عبد الرحيم محمد 2008م. الكويت: المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، ص242.
  - 21- المرجع السابق، ص145.
- 22- الهوية والعنف: وهم المصير الحتمي، أمارتيا صن، ترجمة: سحر توفيق، ط1، 2008م. الكويت: المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، ص9.

- 23 "الإعلام الإسلامي الموجه للمرأة بين النظرية والتطبيق"، نجاة عبد الجبار، في: الخطاب الإسلامي في عصر الإعلام والمعلوماتية، عدد من الباحثين، بحوث المؤتمر العلمي الثاني الذي أقامته الرابطة الإسلامية للإعلام، ط1، 1431هـ/ 2010م. عمان: دار النفائس، ص381.
  - 24 كفاح دين، محمد الغزالي، ط1، 1424هـ/ 2003م. دمشق: دار القلم، ص170.
- 25 موسوعة كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم، محمد علي التهانوي، د. ط، 1996م. بيروت: مكتبة لبنان ج1، ص 466 وص 401.
  - 26 الهوية والحركية الإسلامية، عبد الوهاب المسيري، ص149.
- 27- الهوية الإسلامية في زمن العولمة، خليل نوري مسيهر العاني، ط1، 1430هـ/ 2009م. بغداد: مركز البحوث والدراسات الإسلامية، ص44.
- 28 الثقافة التلفزيونية: سقوط النخبة وبروز الشعبي، عبد الله الغذامي، ط2، 1331هـ/ 2010م. الدار البيضاء: المركز الثقافي العربي، ص121.
- 29- "التكتم الحكومي ووسائط الإعلام في الولايات المتحدة وبريطانيا"، جون دواننج، في: سلطة وسائط الإعلام في السياسة، ترجمة: أسعد أبو لبدة، ط1، 1420هـ/ 1999م. عمان: دار البشر، ص509.
- 30- "الهوية الإسلامية في ظل العولمة الوضعية المعاصرة"، أحمد إبراهيم أبو شوك، مجلة التجديد. الجامعة الإسلامية العالمية ماليزيا، س9، ع18، أغسطس 2005م/ رجب1426هـ، ص88.
- 31- وسائل الإعلام والمجتمع: وجهة نظر نقدية، أرثر آسا بيرغر، ترجمة: صالح خليل أبو أصبع 2012م. الكويت: المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، ص103.
- 32- الإعلام اليهودي المعاصر وأثره في الأمة الإسلامية، يوسف محي الدين أبو هلالة، ط1 1408هـ/ 1987م. عهان: مكتبة الرسالة الحديثة، ص90.
  - 33 الهوية والعنف، أمارتيا صن، ص8.
- 34- أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الشركة، باب هل يقرع في القسمة والاستهام فيه؟ رقم 2493، ج2 ص116.
- 35- المتلاعبون بالعقول، هبرت أ. شيللر، ترجمة: عبد السلام رضوان، ط1، 1999م. الكويت: المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، ص5.

#### تحليل سيميائي للتضاد بين الهوية الإسلامية وقيم العولمة الإعلام الهادف بوصفه تنمية

36- الإعلام: نشأته، أساليبه، وسائله، ما يؤثر فيه، يوسف محي الدين أبو هلالة، ط1 1408هـ/ 1987م. عان: مكتبة الرسالة الحديثة، ص80.

37- سيميائيات التواصل وفعالية الحوار: المفاهيم والآليات، أحمد يوسف، ط1، 2004م. الجزائر: جامعة وهران-منشورات مختبر السيميائيات وتحليل الخطاب، ص166.

| تحليل سيميائي للتضاد بين الهويية الإسلامية وقيم العولمة |   |  |     |  |  |  |  |
|---------------------------------------------------------|---|--|-----|--|--|--|--|
| الإعلام الهادف بوصفه تنميت                              |   |  |     |  |  |  |  |
| . •                                                     | • |  | - 1 |  |  |  |  |
| د.ناصريوسف                                              |   |  |     |  |  |  |  |
| -                                                       |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |
|                                                         |   |  |     |  |  |  |  |